KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Mehr Demokratie wagen - in der Kirche 07.02.2026

23.12.2007 - Christ in der Gegenwart 51/2007

Mehr Demokratie wagen - in der Kirche

Um Demokratie zu verhindern, fuhrt man Kriege. Und um sie anderen einzubleuen auch. Was ist das fur eine
seltsame Sache, die viele Menschen so fasziniert, dal3 sie daflir sogar ihr Leben geben, und manche Herr-
schenden so fiirchten lafi3t, dal sie dafur Leben rauben? Und was bedeutet das alles fur Christen, die
manchmal geradezu in zwei getrennten Welten leben - in einer demokratischen der Republik und in einer
monarchischen der Kirche!

Zu Beginn unseres immer noch jungen dritten Jahrtausends - und zumal fir Katholiken - ist das schwierige
Thema des Verhéltnisses von Demokratie und Kirche immer noch nicht erledigt. Dies um so weniger, als es
modernen Menschen immer schwerer fallt, bewul3tseinsgespalten zwei verschiedene Loyalitaten zu
bekunden und im religidsen Leben so zu tun, als habe es mit dem Ubrigen weltlichen Leben nichts zu tun.
Personen, die in Beruf und Offentlichkeit, in Familie und Freizeit bewahrt sind und geistig tiberall auf der
Hohe der Zeit stehen, wollen sich als Kinder Gottes keineswegs wie Kinder der Einfalt behandeln lassen. Nur:
Demokratie und - katholische - Kirche: Geht das tUberhaupt zusammen?

Der kanadische Theologe, Religionswissenschaftler und Soziologe Gregory Baum hat dieses ungemdutliche
Thema wieder einmal - in der Zeitschrift "Concilum" (4/2007) - aufgegriffen. Denn es schmerzt nicht wenige
Glaubige wie eine offene Wunde weiterhin, obwohl sich in einem natirlichen Biorhythmus nach Phasen der
Erregung immer wieder Mudigkeit einschleicht. So kann und muf3 man wohl erntichternd sagen: Die
Forderungen nach Belebung eines demokratisch-synodalen Prinzips bringen momentan nur noch die
allerwenigsten Gemiiter in Wallung. Das Kirchenvolksbegehren, das vor einigen Jahren noch engagierte
Gemeindemitglieder in Deutschland und Osterreich in Atem hielt, ist so gut wie tot. Die Bewegung
"Wir sind Kirche" bewegt sich kaum noch, zuckt allenfalls noch ein wenig. Das alles hat teil an einem
allgemeinen gesellschaftlichen Zug der Entpolitisierung, ja der politischen Erschlaffung. Der heftige Lokfuhrer-
streik fiel in dieser Hinsicht zuletzt eher aus dem Rahmen und hat die Leute mehr verwundert als erregt. Je
grofRer die Koalitionen werden, um so mehr stellt sich ein Bedurfnis nach Harmonie und Ruhe ein. "Wir sind
die Mitte!" lie3 nicht nur die CDU bei ihrem letzten Parteitag verlauten. Alle wollen das sein, egal ob alte oder
neue Mitte. Nur nicht zuviel Kontroverse! In der Politik nicht und auch in der Kirche nicht.

Soll man da an Kontroverses erinnern? Gregory Baum jedenfalls versucht es. Und er hofft, dal3 ein kritischer
Blick auf Vergangenheit und Gegenwart der Zukunft auf die Springe hilft, hier der Zukunft der (katholischen)
Kirche. Baum stellt niichtern fest, dafd zu Beginn der demokratischen Bewegungen sich das kirchliche
Lehramt diesen vehement verschlossen hat - und lange anhaltend. Fakten sind Fakten. Da laf3t sich auch
nachtraglich nichts schénreden. Aber zu den Fakten gehdren ebenfalls die Winkelziige und Paradoxien der
Geschichte, auch der Kirchengeschichte. Manchmal lernt eben doch auch die Lehre aus Irrtimern. Und gar
nicht so selten helfen kirchliche Verbote auf kuriose Weise besserer Erkenntnis auf die Spriinge.

Von Irrtum zu Irrtum zu Wahrheit

So war es bei dem franzosischen Philosophen Jacques Maritain (1882 - 1973), dem eine kirchliche
Intervention die Augen 6ffnete. Nachdem das péapstliche Lehramt im 19. Jahrhundert mit hoher, quasi-
unfehlbarer Autoritat "wiederholt den liberalen Staat, die Volkssouveranitat, die birgerlichen Freiheiten, die
Trennung von Kirche und Staat und die Religionsfreiheit verurteilt" hatte, begrii3te auch Maritain, der 1906
katholisch wurde, diese Abwehr alles Demokratischen. Er schlof3 sich im Geist dieses Traditionalismus einer
radikal-konservativen, monarchistischen politischen Bewegung an, der L'Action franc,aise. Als aber Papst
Pius XI. diese Gruppierung verurteilte, begann Maritain, seine politischen Vorlieben in Frage zu stellen. Er

Page 1



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Mehr Demokratie wagen - in der Kirche 07.02.2026

entwickelte daraufhin geradezu in Umkehrung dessen, was er gedacht hatte, eine "katholische Theorie ..., die
fur Demokratie, Menschenrechte und religiésen Pluralismus eintrat”, allerdings anfangs keineswegs zur
Freude des kirchlichen Lehramts.

Doch auch das Lehramt &nderte sich im Wandel der Zeiten. Ein entscheidender Bewultseinssprung kam mit
Papst Johannes XXIIl. Baum sieht hier eine Art Wende im religidsen Verstandnis der Menschenwirde jeder
einzelnen Person. Wahrend man bisher in neuscholastischer Tradition die Personwiirde gemaf der
Unterscheidung zwischen natirlicher und tbernatirlicher Ordnung allein aus der natirlichen Verfal3theit, von
der Vernunft her, abgeleitet habe, sei beim damaligen Papst ein neuer Gesichtspunkt hinzugekommen. Die
Wiirde des Menschen griindet auch in einer goéttlichen Wirde, aufgrund der Erschaffung nach dem Abbild
Gottes. Das veranderte die gesamte kirchliche Soziallehre mit einem Mal, radikal. Sie wurde plotzlich starker
in den Horizont einer goéttlichen Berufung und eines goéttlichen Auftrags zur Weltgestaltung gertickt.

Wo angeblich nur Monarchie Gott gefallt

Damit wurde auch die Demokratie als Garant menschlicher Wiirde mit einem Mal tGber eine blof3 diesseitig-
natirliche Nutzlichkeit hinaus erhoben. Das Demokratische erhielt eine transzendente Sinnhaftig-keit, eine
sakrale Dimension. Das war ein Bruch mit vorherigen Auffassungen, die allein die Monarchie als Gott
angemessen ansahen. Der Religionswissenschaftler markiert diesen atemberaubenden historischen
Umbruch, der eine ganze religiése Geisteslandschaft ins Wanken brachte, so: "Von Plato hat die katholische
Kirche die aristokratische Vorstellung ibernommen, dal die herrschende gesellschaftliche Autoritat von
weisen Mannern ausgetbt werden muf3 - den wenigen, denen es gelingt, die Unwissenheit der Mehrheit zu
Uberwinden. In Anlehnung an dieses feudalistische Erbe unterschied die katholische Lehre zwischen den
,Maiores' (dem Adel) und den ,Minores' (dem Volk), wobei die Erstgenannten die Autoritat hatten zu
herrschen und die Letztgenannten die Pflicht zu gehorchen." Daher wurde der Gedanke einer
Volkssouveranitat, von Mitverantwortung und Mitbestimmung radikal auch kirchlich zurlickgewiesen.

Aber eben nur bis zu dem gewaltigen Paradigmenwechsel im Umfeld des letzten Konzils: "In der
Vergangenheit hatte die Nachfolge Jesu oder das Streben nach Heiligkeit nichts mit den Belangen des
Gemeinwohls und der Solidaritat mit den Opfern der Gesellschaft zu tun. Das hat sich inzwischen verandert
... Heute ... erkennt die Kirche den géttlichen Ursprung der menschlichen Wirde an und betrachtet daher die
fortdauernden Bemuiihungen unreine demokratische Gesellschaftsordnung als Gott wohlgefallig." Die
Forderung der Menschenrechte, der demokratischen Mitbestimmung, der Religionsfreiheit gehort ganz
selbstverstandlich mitten hinein in den Evangelisierungsauftrag.

Allerdings rnit einem Schonheitsfehler: Was die katholische Kirche lber ihre Soziallehre nach auRen predigt
und unbeirrt von den Gesellschaften wie Regierenden einfordert, wendet sie auf sich selber nicht oder
allenfalls nur partiell in Segmenten an, zum Beispiel gleichberechtigte Teilhabe aller an wichtigen Entschei-
dungen, Mitbestimmung, Anhérung, umfassende Dialoge, freie Wahlen in geistliche Leitungsamter, unbe-
dingte Kollegialitat auf allen Ebenen ...

Das Konzil wollte den Wandel

Zwar sieht Baum im Zweiten Vatikanischen Konzil einen ersten starken Versuch, das bedeutende Subsi-
diaritatsprinzip der katholischen Soziallehre auch nach innen anzuerkennen. Das heil3t: dal3 auf einer unteren
Ebene "autonom" geregelt werden soll, was dort geregelt werden kann. Insgesamt aber sei die traditionelle
Auffassung einer heiligen Herrschaft - Hierarchie - von oben her nicht angetastet worden. Das Konzil habe le-
diglich versucht, "die Austibung von Autoritat um die Elemente des Austauschs und des Dialogs zu berei-
chern. Es hat sich nicht flur eine parlamentarische Demokratie der Kirche ausgesprochen, wie man sie in der
anglikanischen und auch in verschiedenen protestantischen Kirchen findet. Doch das Zweite Vatikanische

Page 2



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Mehr Demokratie wagen - in der Kirche 07.02.2026

Konzil wollte das Bild von der Kirche als einer monarchischen Institution mit einer unstrittigen zentralen
Entscheidungsgewalt, die auch auf allen untergeordneten Ebenen eingreift, verandern".

Das sei allenfalls in Anséatzen gelungen und in den letzten Jahrzehnten wieder zurlickgedrangt worden. Als
Beispiel nennt Gregory Baum die Einschrankung der - auch theologischen - Autoritéat der Bischofskon-
ferenzen durch den Vatikan. Jene Gremien gelten allenfalls noch als eine Art Verwaltungsstelle zur Ab-
stimmung seelsorglicher MaRnahmen oder zur Ubermittlung von Weisungen aus Rom. Eigentliche
Lehrvollmacht, womdglich gar eine kollektive Leitungskompetenz in der Nachfolge des Apostelkollegiums
wird ihnen aberkannt. Auch die zahlreichen lokalen oder regionalen Synoden mit Laienbeteiligung hatten
faktisch keine Wirkung gehabt. "Die Synoden wurden abgehalten; die Katholiken beteiligten sich mit groRem
Enthusiasmus; und man erstellte umfangreiche Berichte Uber die dort erarbeiteten Vorschlage. Doch die
Bischofe, die diese Versammlungen organisiert hatten, hdrten nicht auf sie. Im Gehorsam gegentiber Rom
kehrten sie den Menschen den Ricken zu. Und daraufhin kehrten die Menschen vielerorts der Amtskirche
den Ricken zu." Man kann erganzen: Die - wie sich in der aktuellen religidsen Krise der Pfarreien herausstellt
- einst zukunftsweisenden Beschliisse der Wirzburger Synode der westdeutschen Bistimer wurden in Rom
faktisch unbeantwortet verstaut und verstauben weiterhin in Archiven.

Starkes Lehramt, starkes Volk

Gregory Baums Bild mag da und dort ein bi3chen zu einseitig, zu pessimistisch gezeichnet sein. Auch kann
man darauf hinweisen, daf3 die religiose Lage in den erwahnten protestantischen Kirchen, die all jene
geforderten demokratischen Ideale zu erheblichen Teilen verwirklicht haben, um keinen Deut besser aussieht
- eher noch viel schlechter. Im Ubrigen geht es in der sakularen Gesellschaft in vielen Institutionen
keineswegs so viel demokratischer zu, gar nicht selten sogar erheblich zen-tralistischer und autoritarer als im
Kirchenleben, wenn man allein an Unternehmensfiihrungen denkt. Sogar in den demokratischen Parteien
wird von der Basis dartiber geklagt, dal® es an innerparteilicher Transparenz und Dialogfahigkeit mangele und
dald sich daher im Volk Parteien- und Politikverdrossenheit ausbreite.

Andererseits ist nicht zu Ubergehen, dal’ die Menschen - und darunter auch die glaubigen und engagierten
Katholiken - in demokratischen Gesellschaften eben in einem ganz anderen, modernen Bewuf3tsein leben.
Die Kontrolle der Autoritat und der Amter sowie Amtsinhaber durch verschiedene Gremien gehort - wie
unvollkommen sie auch sein mag - selbstversténdlich dazu. In Betrieben gilt die Mitbestimmung. Konzern-
vorstande mussen kollegial und kollektiv arbeiten. Sie werden beobachtet von Aufsichtsraten und Aktionaren.
Letztere fordern tGber Ankauf und Verkauf ihrer Anteile und ganz besonders tUber die grol3en Versammlungen
-vor allem Uber die institutioneilen Anleger - Rechenschaft. In anderen Unternehmen gibt es Verwaltungsrate.
Bei allen Schwéachen weltlicher Gewaltenteilung kann die Kirche ihre Versdumnisse nicht mehr entschuldigen
damit, daf3 auch in Wirtschaft, Parteien sowie weiteren bedeutenden gesellschaftlichen und kulturellen
Institutionen Demokratie nicht perfekt lauft. Glaube lebt auch aus Gefiihlen, vor allem aus dem Gefiihl, als
denkende Person ernstgenommen, beachtet, anerkannt zu sein.

Wir reden viel von Inkulturation - und meinen damit die in Afrika, Asien, Lateinamerika. Wie aber inkulturiert
sich der Glaube bei uns - in die Kultur des Demokratischen? Der schwere Mangel ist nicht nur ein Argernis fur
viele Glaubige. Er produziert ein schlechtes Image, Vorurteil auf Vorurteil zum Schaden der Kirche und der
Glaubwiirdigkeit auch ihres Glaubens, nicht nur der Struktur. In einer Mediengesellschaft mit manch latenter
Kirchenfeindlichkeit ist die verheerende AuRenwahrnehmung nicht zu unterschétzen.

Gewil3 kann nicht unendlich dialogisiert werden. Irgendwann braucht es in der Welt wie in der Kirchenwelt
EntschluZkraft und Entscheidungen. Und es braucht bei aller Teilhabe und Mitbestimmung selbstverstandlich
geistige und geistliche Fuhrung, Anleitung, Wegweisung, &hnlich der Richtlinienkompetenz einer Bun-
deskanzlerin. Dem dient ein starkes Lehramt. Wir wollen solch ein starkes und nicht ein schwaches Lehramt,

Page 3



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Mehr Demokratie wagen - in der Kirche 07.02.2026

ein apostolisches Lehramt, auch das papstliche. Aber wir benétigen es in wahrhaft kollegialer Abstimmung.
Es ist ja wahr: Das Volk weil3 manch schwierige Dinge nicht automatisch einfach nur deshalb besser, weil es
das Volk ist. Auch Mehrheiten kénnen irren, manchmal brutalst. Aber das gilt genauso flirs Lehramt. Eine
lehramtlich gedulRerte Auffassung ist nicht allein schon deshalb schliissig, weil sie als schlissig behauptet
oder in einem Dekret verbindlich vorgelegt wird. Auch in Glaubensdingen braucht es viel mehr und wieder-
holte, ja standige konziliare Prifung und Selbstpriifung - natirlich mit Entscheidung. Dazu sind ja schon friih
die Konzilien erfunden und weiterentwickelt worden, lange bevor es eine weltliche Demokratie gab. Kann also
die Kirche, die jetzt wieder von der Welt zu lernen hatte, hier sogar von sich selber lernen?

Feminisierung der Kultur

Gewil3 ist eine Schwierigkeit die gegenwartige Seelenlage: Die Menschen sind einer ewigen Politisierung aller
Bereiche Uberdrissig. AuRerdem ist Demokratie mit standigem Streit und aufreibendem Kampf verbunden,
mit gar nicht so selten heftig revoltierender Argumentation. Nicht in allen Phasen mdgen das die Leute in
gleicherweise. Manchmal sehnen wir uns eben mehr nach Harmonie und Beséanftigung.

Vielleicht ist die aktuell zu beobachtende Entpolitisierung der Gesellschaft auch eine Nebenfolge der Frauen-
Emanzipation, jedenfalls der Tatsache, dal3 diese die "weichen Themen" in den Vordergrund spilte und die
harteren Themen in den Hintergrund riickte. Man kann es an der Familiengerechtigkeits-Debatte beobachten,
die eigentlich harte strukturelle Reformen in der Finanzpolitik verlangte und daher ins Zentrum des (weiterhin
mannlichen!) Finanzministers gehorte. Aber sie ist abgedrangt in eine unendliche Vielzahl von - gewil3 nicht
unwichtigen - "Unterthemen" bei der (wieder weiblichen!) Familienministerin, die sich dazu mediengerecht
Tag fur Tag auf allen Kanélen darstellen kann. Die substantiellen Probleme zum Beispiel eines wahren
Lastenausgleichs fir alle Familien - und nicht nur kosmetische Verbesserungen fir jene mit Sauglingen und
Kleinkindern - sind umfassend fmanz- wie rechtspolitisch gemaf den Weisungen des
Bundesverfassungsgerichts bisher nicht in Angriff genommen. Faktisch ist ja heute kein Durchschnitts-
Alleinverdiener mehr in der Lage, seine Familie mit mehreren Kindern - wenn diese gréRer werden - zu
erndhren, falls man nichts geerbt hat und kein Wohneigentum besitzt. Ebenso werden die harten strukturellen
Themen fehlgeleiteter Vermégensverteilung Uber Generationen hinweg, eines womdéglich sich anbahnenden
Kultur- und Klassenkampfes gegen die Staats- und gesellschaftstragende Familien-Mittelschicht oder des
Lohndumpings, der Seuche der Zeitvertrage, die jungen Leuten jede soziale Zukunftsplanung rauben, nicht
angemessen Offentlich-politisch diskutiert.

Und: Wo sind die starken Frauen in starken Gewerkschaften als Mitglieder und als Verantwor-
tungstragerinnen? Wo sind die gewerkschaftlich engagierten Frauen in vielen Betrieben? Wo sind die starken
Frauen in den méchtigen Chefetagen? Befinden wir uns doch auf dem Weg in eine gewisse Verweiblichung,
eine Feminisierung unserer Kultur? Pl6tzlich jedenfalls sind neue Tugenden der Gemdutlichkeit "hip": fur
Wellness, Gliick, Behaglichkeit. Der Verlust des Kampferischen gilt als Gewinn. Das hat Vorteile, aber auch
Nachteile.

Bitte mehr Streit!

In ausgepréagter Weise ist die katholische Kirche "feminisiert”, im Kirchenvolk. Zwar ziehen langst auch viele
selbstbewul3te Frauen aus den Pfarrgemeinden aus. Doch der Verlust an Mannern und damit an mannlich
gepragter Spiritualitat 1Rt sich nicht Ubersehen. Sogar die Pfarrgemeinderate, die einmal als Instrument
handfester Mitbestimmung von Mannern begehrt waren, sind inzwischen den Frauen tberlassen worden.
Vielleicht, weil Manner meinen, hier nichts mehr erreichen zu kdnnen? Sind die Manner enttauscht, haben sie
resigniert, trauen sie den Raten nichts Substantielles mehr zu? Sind die Einrichtungen, die einmal die Demo-
kratisierung der Kirche befliigeln sollten, lahm geworden, degeneriert zu einer pseudodemokratischen Spiel-
wiese ohne echte Entscheidungsvollmacht? Kénnen sie nur noch ein Hort unverbindlichen Miteinanderredens

Page 4



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Mehr Demokratie wagen - in der Kirche 07.02.2026

und abendlicher geselliger Unterhaltung sein?

Das jedoch waren die groRen Konzilien und Synoden nie, wo der Streit seit jeher konstitutiv dazugehorte,
gerade in Kernthemen der Glaubenslehre. Man denke nur an die Lehrentwicklung des Dreifaltigkeits-
Dreieinigkeitsverstandnisses, zum Teil sogar auf regelrechten "Raubersynoden”. Haben wir das schon ver-
gessen? Das alles sind jedenfalls unangenehme Beobachtungen und Fragen, die in den Pfarrgemeinden
ebenfalls kritisch diskutiert werden mussen.

Gregory Baum meint zusammenfassend, bezogen natirlich auf die katholische Sicht: "Die innere Organi-
sation der Kirche hat eine symbolische Macht: Sie verkiindet ihre Botschaft an die Gesellschaft und unter-
stitzt die dazu passenden kulturellen Stromungen. Was die Kirche Giber Demokratie denkt, aul3ert sie
weniger durch ihre prophetische offizielle Lehre als vielmehr durch ihr eigenes institutionelles Leben. Der man-
gelnde Dialog, die Weigerung, die Glaubigen zu Rate zu ziehen, das Fehlen von Institutionen, die zum ldeen-
austausch einladen, der Ausschlu3 der Frauen von einflu3reichen Positionen, die Gleichgultigkeit gegentber
kollegialer Beteiligung und die Ausiibung einer mono-kratischen Autoritat - all diese organisatorischen Struk-
turen verkiinden der Gesellschaft eine Botschaft, die mit dem Respekt vor dem Subjektcharakter aller Burger
und der prophetischen Demokratietheorie der Kirche unvereinbar ist."

Mehr Demokratie wagen in der Kirche? Fur die Erneuerung des Glaubens, fir die Zukunftsfahigkeit des
Christseins und dessen o6ffentliche Attraktivitat wie Relevanz ist das vielleicht doch nicht so nebenséachlich,
wie wir manchmal meinen.

ro.

Zuletzt gedndert am 28.12.2007

Page 5



