KirchenVolksBewegung Wir sind  Katholische Kirche in Lateinamerika:. Die Befreiungstheologie
Kirche wird 40 20.02.2026

1.9.2008 - taz.de

Katholische Kirche in Lateinamerika:. Die Befreiungstheologie
wird 40

von Gerhard Dilger

1968 trafen sich die katholischen Wirdentrager Lateinamerikas im kolumbianischen Medellin. Mit
ihrer Hinwendung zu den Armen schrieben sie seither Geschichte.
Gedenken an Oscar Romero, dem Erzbischof von San Salvador, der 1980 ermordet wurde.

1968 trafen sich die katholischen Wirdentrager Lateinamerikas im kolumbianischen Medellin. Mit ihrer
Hinwendung zu den Armen schrieben sie seither Geschichte. In Ecuador und Paraguay sind heute zwei
Linkskatholiken im Prasidentenamt. Die "Kirche von unten" hat vieles verandert.

Landauf, landab erinnern derzeit katholische Theologen in Lateinamerika an die Bischofskonferenz von
Medellin, die sich 2008 zum 40. Mal jahrt. Auch wenn damals die griffige Formulierung von der "Option fir die
Armen" noch nicht wortlich in den Schlussdokumenten auftauchte: Die Versammlung der 146 Bischofe in
Kolumbien im August und September 1968 gilt als Geburtsstunde der Theologie der Befreiung, die sich bald
zum Argernis fur den Vatikan und fur das Establishment in Lateinamerika auswachsen sollte.

An der Jesuiten-Universitat Unisinos im stdbrasilianischen S&o Leopoldo zieht Paulo Suess dieser Tage
Fazit. "Medellin war der Beginn einer lateinamerikanischen Kirche im Gegensatz zur kolonialen
Missionskirche", sagt der siebzigjahrige deutsch-brasilianische Befreiungstheologe riickschauend.

Damals hatten die Bischofe klar wie nie zuvor erklart: "In Lateinamerika herrscht institutionalisierte Gewalt.
Ganzen Bevolkerungsschichten fehlte es am Notigsten ..." Sie forderten, die Kirche misse "alle
Anstrengungen des Volkes zur Bildung und Entwicklung eigener Basisorganisationen unterstitzen".

Die Konferenz von Medellin kniipfte an das Zweite Vatikanische Konzil (1962-65) an. Papst Johannes XXIII.
hatte die Emanzipation der Arbeiter, der Frauen und der kolonisierten Volker als "Zeichen der Zeit" erkannt
und die Modernisierung der Kirche ausgerufen. Medellin bedeutete jedoch einen Perspektivwechsel: Die
fortschrittlichen Bischofe gingen nicht mehr von den zdgerlichen Vorgaben Roms aus, sondern von den
Realitdten des Subkontinents.

"Naturlich hat sich die Kirche in Medellin an den gesellschaftlichen Aufbruch angehéangt”, sagt Suess. 1968 in
Lateinamerika: Das war revolutionarer Uberschwang im Gefolge der kubanischen Revolution und ihres
Martyrers Ernesto Che Guevara, aber auch der Widerstand der brasilianischen Studentinnen gegen die
Militardiktatur und eine breite Auflehnung gegen die Autoritaten.

"Damals entstand unter vielen Katholiken der Wunsch, die Bevdlkerung mdge die Losung ihrer irdischen
Probleme selbst in die Hand nehmen", fasst der Kapuziner Luiz Carlos Susin zusammen. Auf dem Lande und
in stadtischen Armenvierteln bildeten sich Basisgemeinden.

Leonardo Boff, der in Miinchen promoviert hatte, erkannte bei seiner Riickkehr nach Brasilien, dass seine
Gemeindemitglieder mit "dem hochgescheiten Zeugs aus Deutschland” nichts anfangen konnten. Mit seinem
Buch "Jesus der Befreier" (1972), so sieht er es heute, vollzog er den Schritt "von der erlernten Theologie der
modernen Welt zu einer Theologie der Welt der Armen”.

Page 1



KirchenVolksBewegung Wir sind  Katholische Kirche in Lateinamerika:. Die Befreiungstheologie
Kirche wird 40 20.02.2026

Weitere theologische Vordenker wie der Peruaner Gustavo Gutiérrez wurden schon bald als Marxisten
attackiert. "Oft war das blof3 ein Vorwand, um mdgliche Veranderungen in der Kirche von vornherein
abzublocken", meint Suess.

"Aber das Entscheidende waren nicht die Texte, sondern das Handeln. Und da gab es Kirchenleute, die den
Mé&chtigen so gefahrlich wurden, dass sie beseitigt wurden", wie etwa Erzbischof Oscar Romero, der 1980
nach einer Predigt in der Kathedrale von San Salvador ermordet wurde. Ohne die Basischristen, die vielerorts
den sozialen Widerstand bis heute organisieren, wéare auch Brasiliens Landlosenbewegung MST kaum
entstanden.

In den Achtzigerjahren belegten Johannes Paul Il. und Joseph Kardinal Ratzinger dann Leonardo Boff mit
einem Schweigegebot. Folgenreich war auch die Personalpolitik des Vatikans bei der Nominierung neuer,
konservativer Bischofe und Kardinéle. Parallel dazu wuchs der Einfluss fundamentalistischer Pfingstkirchen
aus den Vereinigten Staaten. Mit dem Fall der Berliner Mauer 1989 und den Niederlagen der Linken in
Brasilien und Nicaragua geriet die Theologie der Befreiung weiter in die Defensive.

In der "Inkulturationstheologie" nahm sie ab den Neunzigerjahren indigene und afroamerikanische Traditionen
auf. Boff entwickelte eine "Okotheologie". "Die feministische Theologie ist die starkste Stimme der neueren
Stromungen”, sagt Luiz Carlos Susin heute, "in den Basisgemeinden waren die Frauen schon immer die
treibende Kraft."

Mit dem Ecuadorianer Rafael Correa und dem Exbischof Fernando Lugo in Paraguay wurden nun sogar zwei
Linkskatholiken zu Prasidenten gewahlt. "Doch die Befreiungstheologie raubt heute niemandem mehr den
Schlaf", sagt Paulo Suess. "Das kritische Engagement in Kirche und Gesellschaft hat nachgelassen, und die
sozialen Bewegungen sind teilweise ins Regierungslager gewechselt.”

Die Regierungen in Bolivien, Ecuador, Paraguay und Venezuela vergleicht Suess mit Don Quijote: "Sie
hauen mit ihren Lanzen gegen eine dicke Mauer und halten damit die Hoffnung am Leben, dass diese Mauer
eines Tages einstirzen kénnten."

Zuletzt geadndert am 08.09.2008

Page 2



