KirchenVolksBewegung Wir sind Zum Tode von Gustavo Gutiérrez - eine personliche
Kirche Danksagung 28.01.2026

Dr. Willi Knecht

Zum Tode von Gustavo Gutiérrez - eine personliche
Danksagung

Zum Tode von Gustavo Gutiérrez (22. Oktober 2024) - eine persdnliche Danksagung
und unter Bertcksichtigung einiger Aspekte, die in ,offiziellen* Wirdigungen oft zu kurz kommen.
"Theologie ist fur mich wie das Schreiben eines Liebesbriefes an Gott, an die Kirche und an die Menschen
selbst"(Gustavo G.)

1. Der Mensch Gustavo Gutiérrez und sein Glaube

Gustavo Gutiérrez, geboren am 8. Juli 1928 im Zentrum von Lima, stammt aus einer Familie indigener Herkunft.
Seit seiner Kindheit litt er unter einer schweren Knochenmarkentziindung (Osteomyelitis), die ihn Uber sechs Jahre
lang an einen Rollstuhl fesselte. Auch nachdem das Schlimmste Uberstanden war, litt er Zeit seines Lebens unter
dieser Krankheit und deren Folgen. Trotz seiner Krankheit und der prekaren Situation seiner Eltern (untere
Mittelschicht) durfte er das Gymnasium besuchen. Wie er selbst sagte, hatte ihn seine Krankheit - oft grofRe
Schmerzen und wochenlang ans Bett gefesselt - schneller reifen lassen.

Bereits als Schuler widmete er sich der Poesie und der Mystik. Besondere Aufmerksamkeit weckten in ihm die
Schriften von Blaise Pascal und von dem Schriftsteller und Ethnologen José Maria Arguedas (Peru).

1947 begann er an der staatlichen Universitat San Marcos mit einem Medizinstudium mit dem Ziel Psychiater zu
werden. Wahrend seiner Studienzeit lernte er Uber seine Mitarbeit in der ,Accion Catdlica“ die kath. Soziallehre
kennen. Dies beeindruckte ihn derart, dass er nun die Berufung spuirte, Priester zu werden, um den Menschen so
besser dienen zu kénnen. Er gab seine medizinischen Studien auf und trat mit 24 Jahren, als ,Spéatberufener”, ins
Priesterseminar in Lima ein. Mit einer Ausnahmegenehmigung studierte er parallel dazu ,Letras"
(Humanwissenschaften, Philosophie, Literatur) weil er ,das menschliche Wesen in seiner Ganzheitlichkeit*
kennenlernen wollte. Von 1955 - 1959 war er in der Kath. Universitat Lima eingeschrieben.

Aufgrund seiner herausragenden intellektuellen Fahigkeiten schickte man ihn zuerst an die Kath. Universitat in
Léwen (Belgien), wo er seine Aushildung in Philosophie und Psychologie komplementieren konnte. Als Student der
Theologie hatte er dann nach 1955 auch die Mdglichkeit, in Lyon (Frankreich) seine Theologiestudien zu beenden
und in Pastoraltheologie zu promovieren. In den beiden genannten europaischen Universitaten lernte er
international bekannte Theologen wie Henry de Lubac, Yves Congar, Marie Dominique Chenu und Edward
Schillebeeckx kennen. Dieser Kontakt ermdglichte ihm, die ,Nouvelle Thedlogie” von Grund auf kennenzulernen.
Daruber hinaus befasste er sich intensiv mit der Theologie von Karl Rahner, J.B. Metz und Hans Kiing, ebenso mit
der protestantischen Theologie von Karl Barth und Dietrich Bonhoeffer. In Lowen war er Studienfreund von Camilo
Torres (Kolumbien). Alle diese Kontakte und Studien befahigten ihn, schon wahrend des Konzils, dann aber vor
allem in den kirchlichen Aufbriichen in Folge des Konzils, eine fihrende und wegweisende Rolle zu spielen.

1959 wurde Gustavo in Lima - endlich - zum Priester geweiht. Warum so spat und warum diese ,Umwege* tiber
Europa? Die Seminarleitung in Lima und die peruanische Bischofskonferenz sahen grof3e Probleme (vorsichtig
ausgedruckt), einen jungen Mann mit einer schweren Behinderung zum Priester zu weihen. Schliel3lich sei ein
Priester ,Stellvertreter Gottes" bzw. er verkorpere schlief3lich Jesus Christus. Dank der massiven Intervention von
Bischof José Dammert und dem Segen von Bischof Landazuri, dem spateren progressiven Kardinal von Lima,
wurde er schlie3lich doch zur Priesterweihe zugelassen. Dammert war von 1952 bis 1958 Vizerektor der Kath.
Universitat Lima und von 1957 bis 1962 erster Generalsekretar der peruanischen Bischofskonferenz. Diese
,Umwege" Uber Europa sollten sich als Segen fur die Theologie und flr Gustavo selbst erweisen (siehe oben). Als
Bischof von Cajamarca (1962-92) lud Dammert seinen ,Schuler* Gustavo immer wieder nach Cajamarca ein und
Gustavo bezeichnete Dammert als seinen ,geistigen Vater“.

Page 1



KirchenVolksBewegung Wir sind Zum Tode von Gustavo Gutiérrez - eine personliche
Kirche Danksagung 28.01.2026

2. Auf dem Weg zu Medellin und einer Option fir die Armen

Fuhrender Theologe und Berater vieler Vorbereitungstreffen fur die Vollversammlung lateinamerikanischer
Bischofe in Medellin 1968 war seit 1966 Gustavo Gutiérrez. So hielt er z.B. 1967 in Montreal einen viel beachteten
Vortrag mit dem Titel: ,Die Kirche und die Armut“. Er bezeichnet darin die massenhafte Armut in Lateinamerika als
skandalds, als nicht hinnehmbar und schlieRlich als Frucht der Ungerechtigkeit und der Stinde der

Menschen. Diesen Zustand nicht nur hinzunehmen, sondern ihn gar zu rechtfertigen und die Menschen zu
vertrgsten auf eine Belohnung im Jenseits, widerspricht vollig der Botschaft Jesu. Auf der Lateinamerikanischen
Bischofskonferenz in Medellin (1968) wurde seine Interpretation von Armut ibernommen. Auf einer vorbereitenden
Konferenz in Chimbote (Peru) im Juni 1968 spricht er schlie3lich erstmals explizit von einer ,Theologie der
Befreiung”.

Die meisten lateinamerikanischen Theologen bezeichnen die ,,Option fir die Armen* (um der Armen willen und an
ihrer Seite!) als die wichtigste Aussage von Medellin - obwohl diese Option gar nicht explizit aufgefiihrt wird. Es
geht um das ,Kap.14, Armut” in den Dokumenten. Es wurde von Bischof Dammert vorgetragen und er hat es mit
Hilfe von Gustavo Gutiérrez ausgearbeitet. Dieses Kapitel 14 wird von vielen Theologen als das zentrale Dokument
der Dokumente von Medellin. Grundlage waren die bereits in der Praxis bewahrten Erfahrungen in Cajamarca seit
1963. Gustavo war dort oft zu Besuch und sagte spater, dass er ohne die dort gemachten Erfahrungen sein Werk
»Theologie der Befreiung” so nicht hatte schreiben kénnen. Die Diézese Cajamarca wird von lateinamerikanischen
Kirchenhistorikern als die Diézese bezeichnet, in der der ,Geist des Konzils* mit am konsequentesten in die Praxis
umgesetzt wurde: Als ein ,Mehr an der Fiille des Lebens* fiir die Armsten.

Dammert: ,Ich darf daran erinnern, dass ich als Prasident der Kommission fur die Laien von 1963-1969 aktiv an der
Vorbereitung fur Medellin beteiligt war. In Medellin selbst war der peruanische Einfluss sehr stark: Landazuri war
einer der Prasidenten, Ricardo Durand, Erzbischof von Cusco, leitete die Kommission tber die Armut und ich, die
Uber die Laien. Die Beteiligung von Gustavo war wertvoll, besonders in den Abschnitten tiber Gerechtigkeit und
Armut. Bei dem Thema ,Armut’ erreichte ich die lehramtliche Zustimmung. Das Thema war von Gustavo Gutiérrez
ausgearbeitet worden, aber es wurde von mir vorgetragen. Es war das zentrale Thema“. Gustavo: ,Pepe
(Dammert) war einer der Bischofe, der am meisten dazu beigetragen hat, dass das Zweite Vatikanische Konzil und
Medellin die pastoralen Aktivitaten der lateinamerikanischen Kirche inspiriert haben. Er hat das ernst genommen,
was die bestimmende Personlichkeit des 20. Jahrhunderts, Johannes XXIll., die Kirche der Armen nannte* (aus:
,Die globale Verantwortung®, S. 14). Zur lll. Vollversammlung der lateinamerikanischen Bischéfe in Puebla, Mexiko
(26.1. — 13.2.79), wurden Gustavo und Bischof Dammert bewusst nicht mehr eingeladen. Es war der Beginn der
Lbleiernen Zeit* von 1978 — 2013 unter den Papsten Karol J6zef Wojty?a und Josef Ratzinger.

3. Der ,Vater” der Theologie der Befreiung

An dieser Stelle kann es nicht um eine Diskussion um die Theologie der Befreiung gehen. Sein Buch ,Teologia de
la liberacion - perspectivas” erschien im Juni 1972 in Spanien (Ediciones Sigueme, Salamanca), in deutsch
»Theologie der Befreiung"“, mit einem Vorwort von J.B. Metz, (Kaiser-Griinewald, 1973). ,Dieses Buch ist vor allem
ein Symptom: Anzeichen dafir, wie lateinamerikanische Theologie der sozialen und politischen
Leidensgeschichten der eigenen Vdélker auf die Spur zu kommen und sie in ihr theologisches Gewissen
aufzunehmen sucht* (Metz, im Vorwort). Gustavo selbst wollte damit keine neue theologische Richtung begriinden.
Vielmehr wollte er fragen, wie man an einen Gott der Liebe glauben kann, wenn gleichzeitig seine ,Kinder* so viel
Unrecht erleiden missen. ,Ich glaube nicht an die Theologie, sondern an Jesus Christus. Die Theologie ist nicht
der Grund und/oder das Ziel, es nur ein Werkzeug. Mehr als tausendmal habe ich schon erklart, dass es sich
hierbei um eine Reflexion Uber die in die Praxis umgesetzte Botschaft Gottes geht - eine Praxis, die ausgeht von
der Welt der Armen, ihrer Leiden und Hoffnungen. Dies bedeutet aber auch, diese "Predigt’ in Taten umzusetzen,
um im Lichte des Glaubens eine bessere Welt zu erreichen. ,Die Theologie darf sich nicht begnligen, auf die
Realitat zu schauen, vielmehr muss sie ein Meilenstein in dem Prozess sein, diese zu verandern. Fur einen

Page 2



KirchenVolksBewegung Wir sind Zum Tode von Gustavo Gutiérrez - eine personliche
Kirche Danksagung 28.01.2026

Christen hat dieser Prozess einen tragenden Grund: Die Nachfolge Jesu“. Mit anderen Worten: Es geht darum, die
Frohe Botschaft aus der Perspektive derer, die unter die Rauber gefallen sind, wieder neu zu entdecken und
entsprechend zu handeln.

Seine Freundschaft mit Kardinal Gerhard L. Muller rief in Deutschland oft Verwunderung hervor. Muller wirdigt
Gustavo Gutierrez zu dessen 90. Geburtstag am 8. Juni (KNA): ,Man spurt einfach, dass er nicht nur ein gro3er
theologischer Denker ist, sondern ein Seelsorger, der die Menschen liebt". Gutierrez habe dies einmal so
ausgedruckt: ,Man kann nicht von der Liebe Gottes sprechen und gleichzeitig zusehen, wie Menschen in ihrer
Wiirde mit den FuRRen getreten werden.” Auch heute noch musse ,die Kirche ihre kritische Stimme erheben gegen
Ausbeutung, Unterdriickung und alle Angriffe auf die Menschenwtirde®. Anders als andere Befreiungstheologen sei
Gutierrez nie vom Vatikan gemalregelt worden, weil er ,von Anfang an den theologischen Blick gehabt und nicht
nur durch die Brille der Soziologen, Psychologen oder Politologen geschaut habe.”. Zu erwéhnen ist noch, dass
bereits 2013 der neu gewahlte Papst Franziskus den Wunsch hatte, Gustavo Gutiérrez treffen. Das Treffen fand
am 13.9. in Santa Marta, Rom, statt und endete in einem gemeinsamen Gottesdienst mit Kardinal Muller als
Konzelebrant. (Siehe: G.L. Kardinal Mdller: ,Armut. Herausforderung fir den Glauben®, Késel 2014).

Bei dem Besuch des Papstes in Peru (18. - 21.1.18) traf sich der Papst erneut mit Gustavo und begliickwiinschte
ihn zu dessen 90. Geburtstag in einem personlichen Schreiben (28.5.18): ,Ich danke dir fur all das, was du fir die
Kirche und Menschheit mit deinem theologischen Dienst und deiner Liebe fur die Armen und Ausgestol3enen
dieser Welt geleistet hast - damit niemand gleichgiltig bleibe angesichts des Dramas der Armut und der
Exklusion®.

Bis heute ist der 90jahrige noch Theologieprofessor der Universitat Notre Dame in Indiana, USA und Gastprofessor
der pépstlichen Universitat Thomas von Aquin, Rom (Angelicum). Als Griinder des CEP (Centro de estudios y
publicaciones, Lima) und des IBC (Instituto Bartolomé de Las Casas, Lima) fungiert er dort noch als Berater,
ebenso ist er Mitglied im Redaktionsteam der theol. Zeitschrift Concilium und der Vereinigung ,Theologen der
Dritten Welt* (AETWOT).

4. Personliche ,Begegnungen® mit Padre Gustavo

a) Im WS 1972/73 hatte sich in St. Georgen, der Hochschule der Jesuiten Frankfurt, der erste "Studienkreis
Theologie der Befreiung" in Deutschland gebildet, noch vor Erscheinen der deutschen Ausgabe des Buches
"Theologie der Befreiung" von Gustavo Gutiérrez. Er wurde von lateinamerikanischen Mitstudenten (Doktoranden,
mit konkreten Erfahrungen aus LA) initiiert und getragen. Einzige deutsche Mitarbeiter waren Christian Herwartz
und ich. Die Patres Semmelroth und Grillmeier waren kritische Begleiter - einige Male auch mit Karl Rahner, der
damals des Ofteren ST. Georgen besuchte. Das im Sommer 1972 erschienene Buch von Gutiérrez erschien uns
wie ein Befreiungsschlag. Was schon lange in der Luft lag, wurde nun - so unser Eindruck - erstmals
zusammengefasst, systematisiert und vertieft. Einige Dokumente waren uns bereits bekannt: Die 10. Versammlung
von CELAM 1966 in Mar del Plata, hier besonders der Beitrag von Dom Helder Camara; die Erklarung der Laien
Uber die Kirche, Peru 1968; selbstverstandlich die Dokumente von Medellin und die Erklarung der ,Bischéfe der
Dritten Welt" im August 1967. Nicht zu vergessen sind die weit verbreiteten Botschaften von Camilo Torres und die
Diskussion um die Enzyklika ,Populorum Progressio“ von Paul V1., 1967. Aber erst das Werk von Gutiérrez war die
Initialziindung fir die Griindung des Arbeitskreises und war fiir mich letztlich mit auschlaggebend, Theologie zu
studieren. Aus diesem Kontext heraus schrieb ich 1974 meine Seminararbeit ,Eine barbarische Theologie - Von
einer Praxis der Herrschaft zu einer Praxis der Befreiung".

b) In Peru konnte ich dann Gustavo des Ofteren treffen. In den von ihm geleiteten ,Sommerkursen Theologie*,
jeweils im Februar, trafen sich meist mehr als 1.000 Delegierte aus den vielen Basisgemeinden in Peru. Ich
begleitete stets eine Gruppe von Campesino-Katechet*innen aus Bambamarca (Di6zese Cajamarca). Nach
unserer Rickkehr teilten wir das, was wir gehdrt und gelernt hatten mit den 200 Campesinogemeinschaften
(comunidades) der Pfarrei Bambamarca. Gustavo besuchte auch noch in den 70er Jahren die Di6zese Cajamarca.
Mit Interesse begleitete er das Entstehen des Glaubensbuches der Campesinos ,Vamos caminando - mit Christus
auf dem Weg der Befreiung” (CEP, Februar 1977).

Page 3



KirchenVolksBewegung Wir sind Zum Tode von Gustavo Gutiérrez - eine personliche
Kirche Danksagung 28.01.2026

¢) In Zusammenarbeit dem Instituto Bartolomé de Las Casas (IBC) Lima, war ich im Rahmen einer breit
angelegten Studie von 1997 - 2004 jedes Jahr fir mehrere Wochen in Peru (Lima und Cajamarca). Dabei konnte
ich die Arbeit des IBC besser kennenlernen. Im Archiv des IBC fand ich u.a. die sehr ausfuhrliche Korrespondenz
zwischen Dammert und Gutiérrez. Zudem hatte ich exklusiven Zutritt zu dem Privatarchiv von Bischof Dammert.
2001 erschien als Zwischenergebnis der Studie der Sammelband: ,Die globale Verantwortung“ (Hg. E. Klinger, W.
Knecht, O. Fuchs). Fir diesen Sammelband konnte ich Gustavo gewinnen, einen Artikel iber Bischof Dammert zu
schreiben, sein Titel: ,Pepe!” Gustavo wollte diese Bitte nicht abschlagen, obwohl er sich damals in einer sehr
schwierigen und schmerzensreichen Situation befand. Kardinal Cipriani (Opus Dei), Erzbischof von Lima,
verhangte seinem Didzesanpriester Gustavo Gutiérrez ¢ffentliches Rede- und Schreibverbot. Gustavo fand
schlieBlich ,Asyl“ bei den Dominikanern in Lyon. Er trat als Novize in den Orden der Dominikaner ein. Der
Ordensobere Timmoty Radcliffe hatte ihm volle Freiheit flr seine weitere wissenschaftliche Arbeit zugesichert.
Bemerkenswert ist, dass Uber die Situation von Gustavo Gutiérrez, weder in Peru noch in Deutschland, wenig
berichtet, geschweige denn protestiert wurde - wohl bezeichnend fir jene ,bleierne Zeit“. Auch die Arbeit des IBC,
dessen Prasident Gustavo war, wurde von Cipriano derart personell ausgedinnt und inhaltlich behindert, dass eine
sinnvolle Arbeit kaum noch moglich war.

d) Vom 11. - 19. Januar 2013 fand in Lima das Kontinentaltreffen der in Lateinamerika tatigen deutschen
Dibzesanpriester - Fidei Donum - statt. Das Thema: ,50 Jahre danach - die prophetische Herausforderung des 2.
Vatikanischen Konzils“. Von 120 Priestern waren etwa die Halfte gekommen, dazu erstmals auch Weltpriester aus
der Schweiz und Osterreich. Mehrere peruanische Bischofe sprachen GruRworte, u.a. der Erzbischof von
Huancayo Pedro Barreto, der am Pfingstsonntag 2018 zum Kardinal ernannt wurde. Als Géaste waren eingeladen,
u.a.: Gustavo Gutiérrez und Bischof Fritz Lobinger (Stdafrika). Ich selbst durfte Uber die befreiende Pastoralarbeit
in Cajamarca von 1962 - 1992 referieren.

Hohepunkt des Treffens war der Vortrag von Gustavo Gutiérrez. In grof3er geistiger Klarheit fasste er die
wesentlichen Aussagen des Konzils und von Medellin zusammen, hier in Stichworten: Das Konzil hatte drei
Schwerpunkte: Prasenz der Welt in der Kirche und umgekehrt - Okumene - Armut. Letzteres wurde am wenigsten
aufgenommen, war dann aber zentral in Medellin. Kardinal Larrain und Dom Helder Camara drangten darauf, das
Thema Armut aufzugreifen, sonst bliebe das Konzil ohne Bedeutung fir Lateinamerika. In Medellin war es ein
zentrales Anliegen, das Elend des Volkes als die theologische und kirchliche Herausforderung zu verstehen. Armut
ist nicht nur ein soziologisches Problem, sondern ist zentral theologisch und ekklesiologisch. Medellin ist aber in
Europa nicht bekannt, zentrale Aussagen von Kirchesein sind daher nicht bekannt > die entsprechende Theologie
ist nicht bekannt > das Konzil wird verkannt. Rahner, Congar, Chenu u.v.a. machten zwar ,grof3e Theologie“, aber
ohne den Kontext des weltweiten Elends zu berticksichtigen und ohne von den Opfern her zu denken und zu
handeln. Theologie bedeutet immer im Dialog mit der Welt zu stehen, speziell mit der Welt der Armen und den
Ursachen der Armut. Glaubwirdigkeit, Wahrhaftigkeit, Orthodoxie zeigen sich in einer konkreten Praxis und was
daraus entsteht im Hinblick auf ein Mehr an Wiirde und Rechten der Menschen.

Dazu bedarf es einer erneuerten Spiritualitat, némlich in dem unter die Rauber Gefallenen das Antlitz des
gekreuzigten Christus entdecken und es bedarf einer erneuerten Evangelisierung, die den Ausgestol3enen
ausgeht, nicht von den ,Herren des Tempels und der Schrift".

Soweit Leben, Werk und die Botschaft von Padre Gustavo Gutiérrez.

Dr. theol. Willi Knecht
Homepage: https://williknecht.de/

Kritik an der europaischen Theologie - hier an Moltmann und Metz (geschrieben im
November 1973 !)

Page 4


https://williknecht.de/

KirchenVolksBewegung Wir sind Zum Tode von Gustavo Gutiérrez - eine personliche
Kirche Danksagung 28.01.2026

Es kann hier nicht um eine Auseinandersetzung mit der européaischen Theologie gehen. Ausgewahlt sind einige
Vertreter, die sich mit der TdB etwas intensiver beschéftigt haben, die aber entsprechend ihres eigenen Standortes
gar nicht anders kdnnen, als die TdB vor allem als irgendeine zuséatzliche ,modische" Erscheinung zu betrachten,
als eine unter vielen anderen Theologien. Von der Mehrzahl der Theologen (ausgenommen Theologen wie Rahner
SJ, Schillebeeckx OP u.a.) ganz zu schweigen...!

1. Gutiérrez an Metz:

Metz setzt sich zu wenig (wenn tberhaupt) mit dem wirtschaftlichen, sozialen und politischen System des
weltweiten Kapitalismus und der BRD als wichtiger Player innerhalb des Weltwirtschaftssystems auseinander.
Mangelnde Situationsanalyse fiihrt zu mangelnder Konkretheit. Metz selbst gibt zu, von Okonomie, Soziologie und
Politik wenig zu verstehen.

Dies ist aber fir die TdB eine Voraussetzung, um die gegenwartige Zeitsituation (Kairos) theologisch angemessen
analysieren zu kénnen. Denn eine solche Analyse ist unbedingt notwendig, um wirksam und zeitgemal3 das
Evangelium verkiinden zu kénnen. Adressat des Evangeliums und von Jesus selbst sind die Menschen, die in
einer bestimmten Situation leben, zur Zeit Jesu eben in einer Situation massiver politischer Unterdriickung,
wirtschaftlicher Ausbeutung (seitens der Rdmer und der eigenen Oberschicht) und einer Religion, deren Fihrer an
denen vorbei gingen, die unter die Rauber gefallen sind.

Zu heute: Wer nicht erkennt (erkennen will), wozu ein liberal-kapitalistisches System fihrt, noch wie es funktioniert,
bleibt logisch innerhalb dieses Systems gefangen (oder fiihlt sich gar sehr wohl), da er es nicht durchschaut. Ein
solches Gefangensein in einer kapitalistischen Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung mit seinen Werten, Idolen,
Glaubenssatzen und Ideologien (Illusionen und Opium fiir das Volk) verhindert aber eine adaquate Verkindigung
der befreienden Botschaft von der Ankunft der Herrschaft Gottes. Es verhindert ein wirkliches Verstehen der
christlichen Botschaft und missachtet den Glauben an die Menschwerdung Gottes inmitten seines geschundenen
Volkes und an die - trotz allem, weil Gott es so will - Auferstehung und Uberwindung dieser dem Menschen
unwurdigen Verhaltnissen.

Von all dem ist von Metz (und fast allen européischen Theologen) aber wenig zu héren. Denn Metz lebt wie alle
(west-) europaischen Theologen in einer Wohlstandsgesellschaft und kennt aus eigener Erfahrung weder Hunger,
(im und nach den Weltkriegen schon, dies war aber nicht ausweglos und ,,nur* temporar, wenn auch schlimm
genug), keine schreiende Ungerechtigkeit und keine Unterdriickung. Daher ist es ihm (und allen anderen) kaum
oder nur sehr schwer madglich, je in seiner Fllle zu verstehen, was es heil3t, arm, ausgebeutet und verfolgt zu sein
(etwas zynisch ausgedriickt: die Nazi-Zeit ware ein gutes Ubungsfeld gewesen). Umgekehrt und abhangig davon
ist er deshalb nicht in der Lage, richtig erfassen zu kdnnen, was Befreiung bedeutet. Er kennt nicht die Sehnsiichte
der Menschen nach integraler Befreiung, den Hunger nach dem téaglichen Brot und nach Gerechtigkeit. Er kann
den Wunsch nach elementarer Befreiung, wie ihn viele Menschen in der Welt (und auch zur Zeit Jesu) haben, nicht
mit ihnen teilen. Logischerweise fehlt ihm auch die bittere und positive Erfahrung, die bestimmte Menschen in
ihrem Aufstand gegen Unterdriickung, Ungerechtigkeit und Elend machen (mussen).

Als weiteres geht Metz von der Situation in Wohlstandgesellschaften und der herrschenden Lander aus, so dass
ihm zwangsweise der Blick durch die Brille der Menschen in den beherrschten Landern fehlt. Man kdnnte natirlich
sich von diesen Menschen erzéhlen lassen, was angesichts dieser Situation christlicher Glaube, Hoffnung und
Liebe bedeutet. Doch die européische Theologie hatte und hat immer Recht.... Man kreist stattdessen lieber
permanent um sich selbst, weil man sonst nichts hat, um das man sich drehen kann. All dies tragt dazu bei, dass
der Begriff des Politischen, auf den Metz so grof3en Wert legt (eigentlich mit Recht) stets auf der Ebene des
Abstrakten bleibt. Es ist Theologie nach dem alten Muster, wenn auch mit einigen neuen Inhalten, die aber
verpuffen, weil der Ausgangspunkt (Standort) sich nicht &ndert; biblisch gesprochen: es gibt keine Umkehr.
Dennoch bewertet Gutiérrez die politische Theologie von Metz als fruchtbaren Versuch einer neuen Theologie, die
sich positiv von der traditionellen Theologie abhebt.

Meine personliche Meinung dazu ist, dass die Befreiungstheologen sich noch viel zu sehr an den Vorgaben der

Page 5



KirchenVolksBewegung Wir sind Zum Tode von Gustavo Gutiérrez - eine personliche
Kirche Danksagung 28.01.2026

europaischen Theologie abarbeiten. Sie missten sich eigentlich nicht rechtfertigen, sondern mehr darauf
bestehen, dass hier zum ersten Mal in der Kirchengeschichte (von den ersten ,Vatern" abgesehen) eine nicht
europaische Theologie entstanden ist, die aus der Perspektive der Opfer die Bibel liest und deutet. Diese Art und
Weise Theologie zu betreiben ist der urchristlichen (Gemeinde-) Theologie und Praxis viel naher als der der Weg
der europaischen Theologie, in der griechisch-heidnische Vorstellungen und Begriffe wichtiger zu sein scheinen als
die Worte Jesu und die zudem sich selbst durch ihre Geschichte der Eroberung und der Rechtfertigung autoritéarer
Systeme (auch der Kapitalismus gehért dazu) sich selbst disqualifiziert. Dennoch: Gerade deswegen ist ein Dialog
mit Europa so wichtig, damit das Evangelium auch den Européern zum Heil gereiche - Umkehr inbegriffen.)

2. Gutiérrez an Moltmann (Theologie der Hoffnung)

Auf Moltmann trifft das oben Genannte ebenfalls zu. Moltmann redet zudem noch weniger als Metz von
Unterdrtickung und Ausbeutung. Fir Moltmann ist Hoffnung etwas Transzendentales, weil sie sich auf keine
bestimmte geschichtliche Situation bezieht. Sich auf etwas Konkretes zu beziehen, ware in den Augen dieser
Theologen reine Subijektivitat, nicht Gbertragbar etc., meinen sie doch, ewige Wahrheiten abgetrennt von einer
bestehenden Wirklichkeit formulieren zu kdnnen, mehr noch: sie glauben sich im Besitz dieser einen Wahrheit. Ob
dies die Menschen berihrt oder nicht, ist letztlich egal, es ist auch egal, ob sie dies verstehen oder nicht. Das alles
andert nichts an der Wahrheit. Daher ist es auch egal, welches Schicksal die Menschen erleiden und warum sie
dies erleiden.

Ohne naher darauf einzugehen sei festgehalten, dass dies in seiner Konsequenz eine Leugnung der
Menschwerdung Gottes ist, eine Leugnung des Todes und der Auferstehung Jesu. Gott wird bei Moltmann zwar als
Motor der Geschichte gesehen, ohne aber im Geringsten darauf einzugehen, was das konkret bedeuten kénnte.
Vor allem aber ist es in dieser Sichtweise nicht notwendig oder gar gefahrlich, sich als Mensch in der Geschichte
zu engagieren. Dies kdnnte als Misstrauen in die Vorsehung Gottes ausgelegt werden, als ob der Mensch alles
selbst richten kdnnte. Moltmann operiert mit ,antizipatorischen Begriffen, die die Wirklichkeit nicht radikal
hinterfragen“, so Gutiérrez. Doch &hnlich wie bei Metz sieht er bei Moltmann viele neue und hoffnungsvolle
Ansatze.

In der Zeit zaghafter kirchlichen Aufbriiche infolge des 2. Vaticanum wurde die einzige Demokratie in Sidamerika
unter Anleitung der USA gesturzt (Chile) und der Versuch eine gerechtere Gesellschaft zu schaffen, im Blut
erstickt. In Vietham und Kambodscha treibt der systematische Vélkermord ,im Namen der Demokratie” seinem
finalen Hohepunkt zu, blutriinstige Militardiktatoren Uberall werden von USA unterstitzt, Millionen Menschen
verhungern jahrlich, weil man ihnen die Lebensgrundlagen raubt, wahrend in Kuba seit der Revolution 1959 kein
Kind mehr an Hunger gestorben ist... ! Doch der Herr Professor regt sich dartiber auf, dass es in Kuba angeblich
keine Versammlungsfreiheit gabe. Dies ist ein typisches Beispiel intellektueller Verkommenheit, von Moral und
Verantwortung ganz zu schweigen. Solche Theologen kann man hier gut gebrauchen, solche Theologen machen
sich bereitwillig zu ,Hoftheologen des Pharao“, etwas liebevoller ausgedrtckt: sie machen sich zum Affen, ohne zu
merken, wem sie in Wirklichkeit dienen. Das sind eben die praktischen Folgen einer weltfremden Theologie und
dem Verkiinden einer ,objektiven Wahrheit".

3. Personliches Fazit (hier nur bruchstiuckhaft moglich):

a) Die politische Theologie lie sich zu sehr von der konservativen Kritik, die sie hervorrief, verwirren. Man lie3 sich
danach zu sehr in sekundare und abstrakte Gelehrtendiskussionen ein, und blieb dabei unter sich. Die politische
Theologie verlor so viel von ihrer urspringlichen Aussagekraft und Eindeutigkeit. (Dasselbe kénnte ich zur
aktuellen Diskussion mit der TdB sagen. Allerdings hangt diese Wahrnehmung wohl damit zusammen, dass bei
uns zuerst die Theologen Lateinamerikas wahrgenommen werden, wahrend die Basis, aus der heraus diese
Theologie entsteht, zu sehr im Dunkeln bleibt).

b) Lateinamerikanische (neuerdings gottlob auch afrikanische Theologen) werfen ihren européaischen Kollegen vor,
aus Angst die Dinge nicht beim Namen zu nennen, z.B. die Mechanismen der Herrschaft genau zu benennen.
Stattdessen wird endlos darum herumgeredet. Intellektuelle Sektiererei und gelehrt klingende aber umso hohlere

Page 6



KirchenVolksBewegung Wir sind Zum Tode von Gustavo Gutiérrez - eine personliche
Kirche Danksagung 28.01.2026

Phrasen sind die Folge. Man redet in allgemeiner und abstrakter Form, vielleicht um des lieben Friedens willen
(oder sich selbst und seine gute Position nicht allzu sehr zu ,gefadhrden”) oder um niemanden auf die Ful3e zu
treten. Ein Grund daflr ist meines Erachtens, dass ,unsere Theologen“ meinen, von ihrem hohen Lehrstuhl
herunter die Welt deuten zu kdnnen (,ex cathedra®). Vor allem aber stehen sie nicht in einem existentiellen Kampf
um ihr eigenes Leben und ihre eigene Wirde, wie z.B. die ersten Christen und heute viele Christen in
Lateinamerika. Sie Standorte sind vollig verschieden.

¢) Trennung von Dogmatik und Ethik: Eine solche Trennung verhindert eine Beschaftigung mit der historischen
Praxis: Man sucht ,ruhige Meere" oder sonstige beschauliche Orte, wie die Dogmatik, die angeblich nichts mit dem
wirklichen Leben zu tun hat, und schiebt die Beschéftigung mit der Welt und ihren Problemen der Sozialethik bzw.
Sozialmoral zu (z.B. hier in St. Georgen: unter 23 notwendigen Seminarscheinen befindet sich 1 Schein, bei dem
um soziale Probleme (und Okonomie) und die Wirklichkeit der Menschen geht, die anderen 22 Scheine haben
hdchstens entfernt bzw. gar nichts damit zu tun).

Doch hier werden Seelsorger ausgebildet, die sich - laut Vatikanum Il - zuerst mit den Menschen mit ihren Freuden
und Angsten beschaftigen bzw. ihnen dienen sollten. ,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von
heute, besonders der Armen und Bedrangten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der
Junger Christi. Ist doch ihre eigene Gemeinschaft aus Menschen gebildet, die, in Christus geeint, vom Heiligen
Geist auf ihrer Pilgerschaft zum Reich des Vaters geleitet werden und eine Heilsbotschaft empfangen haben, die
allen auszurichten ist. Daher wendet sich das Zweite Vatikanische Konzil an alle Menschen in der Absicht, allen
darzulegen, wie es Gegenwart und Wirken der Kirche in der Welt von heute versteht. ... Zur Erfullung dieses ihres
Auftrags obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, nach den Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des
Evangeliums zu deuten®.

Wie aber sollen die Seminaristen dies je lernen bzw. erfahren kdnnen?

Schlusswort

Die Liebe als Grundlage des Lebens und des Evangeliums und als geschichtlich befreiende Praxis, kann nicht auf
eine einfache ethische Kategorie reduziert werden. Sie ist vielmehr die Basis jeder Theologie, jeder Praxis und
sogar jeder Dogmatik. Liebe hat notwendigerweise eine soziale, eine politisch - 6ffentlich - gesellschaftliche
Dimension. Sie dréangt auf gesellschaftliche Veranderung, findet sich nicht ab mit ungerechten Verhaltnissen,
drangt auf Uberwindung der Kluft zwischen Armen und Reichen.

Wie kdnnte ich meinen Nachsten, der unter die Rauber gefallen ist, lieben, ohne gleichzeitig mit aller Macht darauf
zu drangen, dass so etwas nie mehr passieren darf, dass die ,Wege nach Jerusalem" sicherer gemacht oder ganz
umgebaut werden? Liebe heil3t daher zuerst Solidaritat mit den Opfern, den Verfolgten und Ausgebeuteten und als
Folge ein Kampf gegen von Menschen gemachte Strukturen, die auf Ausbeutung beruhen. Unter bestimmten
historischen Umstanden kann Liebe in seiner bedingungslosen Hingabe dazu flihren, dass man mit seiner eigenen
Klasse und Herkunft brechen muss (Sicherheit, Wohlstand, Bequemlichkeit) um als Armer unter Armen und mit
den Armen flr eine gerechtere Gesellschaft zu kdmpfen. Nachfolge Jesu bedeutet, genau dies zu tun.

Priestersein - ob Mann oder Frau - bedeutet dann, diese Nachfolge in seiner radikalsten Form und Hingabe an die
Menschen zu leben, die unter die Rauber gefallen sind. Das Besondere des Priestertums besteht nicht darin, durch
eine exklusive Weihe Gott naher zu sein, das ,Opfer des Zélibats" auf sich zu nehmen und sich einem Bischof zu
unterwerfen, sondern in der Nachfolge Jesu den Menschen der Néchste zu sein, Bruder und Schwester, denen
man alles geraubt hat, um als Mensch und Kind Gottes in Wirde leben zu kénnen.

Dr. theol. Willi Knecht
Homepage: https://williknecht.de/

Zuletzt gedndert am 24.10.2024

Page 7


https://williknecht.de/

