KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche Christiane Florin: Wo ein Wille ist, ist auch eine Weihe 20.02.2026

18.5.2017 - Christ und Welt

Christiane Florin: Wo ein Wille ist, ist auch eine Weihe

Papst Sixtus V. verbot 1588, dass Frauen auf den Biihnen des Vatikans sangen. In den romischen Kirchen
wurden danach die Sopranpartien mit Knaben, hormonell exakter: mit Kastraten, besetzt. Die Begrindung
war biblisch. Das Weib schweige... - Sie wissen schon. Vor einigen Jahren widmete die Sopranistin Cecilia
Bartoli den Kastraten eine CD mit dem Titel: »Sacrificium«, Opfer also. 32 Papste lauschten im Laufe der
Jahrhunderte in der Sixtinischen Kapelle dem Gesang junger Manner, die ihre hohen Stimmen dem gezielten
Einsatz eines Messerchens verdankten.

Der Mannergesang galt ihnen trotz der hasslichen Begleitumstande als schon und wabhr. Die Stellvertreter
Christi liebten das Glissando tber die Geschlechtergrenzen hinweg, sie wollten Frauenstimmen aus
Mannerkorpern. Nach dem Maf3stab heutiger, ordnungsbewusster Katholiken miissten sie als »Genderisten«
verdammt werden.

Erst Pius X. machte Anfang des 20. Jahrhunderts dem Leid der Kastraten ein Ende. Er verbot im Motuproprio
»Tra le sollecitudini« die Messerchen-Musik in der Kirche. Das papstliche Erbarmen mit den Mannern
eroffnete noch keine Chance fir die Frauen. Sie seien »zu einem solchen Amt nicht fahig, zu keiner Partie
des Chores, glaubte Pius X. Knaben vor dem Stimmbruch tGibernahmen die hohen Tone. Spéter, als Singen
nicht mehr als liturgisches Amt galt, kamen Frauen endlich zum Einsatz. Pius XII. mahnte Ende der 1950er-
Jahre nur an, dass Manner von den Frauen und Madchen »ganz getrennt« zu sein hatten. Separat stehen,
gemeinsam singen, immerhin. Meine Oma war begeisterte Chorsangerin, zuerst im Madchenchor, dann im
Kirchenchor. Mittlerweile fehlen den meisten Kirchenchéren Mannerstimmen, sodass Frauen mit Zarah-
Leander-Timbre als Tenoretten zum Einsatz kommen.

Fuhrte eine gestiegene Wertschatzung fur Sangerinnen zum Sinneswandel? Oder das Downgrade des
vokalen Musizierens vom liturgischen Amt zum Dienst? Das Beispiel zeigt: Die Kirche kann sehr wohl
erlauben, was sie hartnéckig mit biblischen Begriindungen verboten hat. Mancher Felsen ist blof3 eine
Wanderdiine. Im Chorwesen haben sich die Hierarchen von Einwanden und Bedenken verabschiedet, ohne
neue Frauenverbotsgriinde nachzuschieben. Vielleicht hat Jesus beim Abendmahl den Jiingern zugerufen:
»Und jetzt alle...« Dann wéaren bis heute nur Mannerchore erlaubt. Doch die Glaubenskongregation suchte
nicht nach derartigen Ausschlussgriinden.

Abgesehen von der angeblichen Auswahl im Abendmahlssaal &hneln die Argumente wider weiblichen
Gesang denen wider den weiblichen Altardienst. Frauen sind lange minderwertig, unrein, irgendwie
verdachtig, deshalb werden sie vom Allerheiligsten ferngehalten. Im 20. Jahrhundert wéchst sich die
offenkundige Abwertung langsam raus, Frauen dirfen mitsingen,, die Messe dienen, die Kommunion
austeilen, Lesung und Furbitten sprechen. Wiederholte sich die Kastraten- Geschichte, dann hiel3e das: Nur
noch 32 Papste abwarten, dann kénnte es romisch-katholische Priesterinnen geben. Also bitte einen
Augenblick Geduld, meine Damen.

Ich verzichte an dieser Stelle darauf, Frauen als Opfer zu bezeichnen, obwohl ihnen so viel Unrecht
widerfahren ist, dass eine offizielle Bitte um Vergebung angebracht ware. Einen »Sacrificium«- Gesang
stimme ich nicht an, weil das Wort »Opfer« nach dem Wort »Tater« schreit. Auch das mochte ich vermeiden.
Kirchenmanner tun Frauen Zwar verbal noch immer einiges an, ich kritisiere sie aber lieber, als sie pauschal
zu kriminalisieren.

In lehramtlichen Dokumenten wird vor dem »Geschlechterkampf« gewarnt. Viele Debattenpositionen

Page 1



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche Christiane Florin: Wo ein Wille ist, ist auch eine Weihe 20.02.2026

scheiden sich tatsachlich entlang der Trennlinie mannlich-weiblich. Nur wenige Manner streiten fur die volle
Gleichstellung; das Thema lauft in diversen Reformgruppen mit, es steht auf Wunschlisten, ohne ein Her-
zenswunsch zu sein. »Schon doof, dass es keine Priesterinnen gibt«, lautet die maximale maskuline
Solidaritatsbekundung. Ein Titel wie »Weiberaufstand« verfiihrt Manner nicht dazu, sich unterzuhaken.

Es ware unredlich, so zu tun, als ginge es in diesem Buch nicht auch gegen Manner - allerdings nicht gegen
»die Manner«. Kritisiert werden jene, die auf die Frage »Warum dirfen Frauen nicht Priesterin werden?« mit
Standardsprtichen reagieren. Die sie abschmettern. Die sich nicht einmal verunsichern lassen. Dieser
Streifzug will vor allem eines: mit diesem permanenten ,Warum?“ irritieren. Die Gegen-Irritation begegnet mir
standig: Muss es denn unbedingt die Weihe sein?

Wenige Tage, bevor ich das Manuskript abschlieRe, moderiere ich eine Podiumsdiskussion mit einem
Bischof. Er wirbt vor weiblichem Publikum fiir die geweihte Diakonin. Das sei das ,Zeichen der Zeit*, sagt er.
Und Priesterinnen? Unmdglich, meint er, und spricht ergriffen vom Abendmahl und der Mannlichkeit Jesu.
Nach der Diskussion fragt er: ,Soll ich lThnen den Frauenférderplan meines Bistums zeigen? Ich habe ihn in
der Tasche?« Was dem Verfilhrer von friher die Briefmarkensammlung war, ist dem aufgeschlossenen Bi-
schof von heute der Frauenforderplan. Welches weibliche Wesen kann dazu schon Nein sagen? Wer mag da
noch von Diskriminierung sprechen? Mit den griffbereiten Zahlenwerken verbindet sich der Vorwurf: Es gibt
weltweit rund 400000 Priester, gemessen an 1,2 Milliarden Katholikinnen und Katholiken eine Mini-Gruppe.
Weiberaufstand bedeutet gemaf dieser Lesart: Viel Larm um wenige Stellen. Doch diese Rechnung féllt zu
schlicht aus. Wer beharrlich wissen will, warum Frauen nicht Priesterinnen sein durfen, bemerkt schnell den
weitrdumigen Konflikt dahinter: In der Kirche sind Frauen Platzanweisungsobjekte. Dokumente, die vorgeben,
von Mannern und Frauen zu handeln, setzen vor allem Katholikinnen Grenzen. Diese Haltung splren alle,
und nicht nur die wenigen, die sich zur Priesterin berufen fiihlen.

Frauen haben einen gleichberechtigten Zugang zu allen Amtern. Dieser Satz scheint in der katholischen
Kirche im Jahre 2017 noch genauso unmdoglich zu sein wie anno 1917, als das Kirchenrecht in Canon 813 8§82
ein Altar-Abstandsgebot formulierte: »Wer die Messe dient, kann nicht eine Frau sein, es sei denn, es ist kein
Mann vorhanden und es gibt einen guten Grund, dies zu tun, in diesem Fall darf sich die Frau unter keinen
Umstanden dem Altar ndhern, sie darf dem Priester bei der Messe antworten.«

Ich habe dargestellt, welche Griinde wann von wem genannt werden. Ich habe spekuliert, welche
Beweggrinde dartber hinaus eine Rolle spielen konnten. Ich habe gezeigt, wann das »Mysterium des
Glaubens« zum Zug kommt und wann an die Einsicht der Glaubigen appelliert wird. Ich kann keinen weihwas-
serfesten Beweis daftir anfuhren, dass Jesus die Frauen in seiner Nahe zu Priesterinnen machen wollte. Nur:
Diejenigen, die mit bruchsicherer Stimme behaupten, Jesus habe nur Jinger erwahlt und Jiinger seien gleich
Priester, haben ftir ihre Behauptung keine besseren Belege. Ein Raymond Burke wird sich davon nicht
erschittern oder wenigstens verunsichern lassen. Kardindle seines Zuschnitts zeigen lieber die Instrumente,
als sich auf Argumente einzulassen. Und wie sind die anderen?

Ich habe keine Entscheidungsvollmacht in der Kirche, strebe sie nicht an und wirde sie als Frau ohnehin
nicht bekommen. Vielleicht lachen ein paar geweihte Manner mit Leitungsgewalt mit, wenn sie sich einige
Formulierungen aus »Inter insigniores« und »Mulieris dignitatem« auf der Zunge zergehen lassen. Humor
verunsichert, er macht Strammstehen unmdoglich. Schon das ware ein Fortschritt, eine produktive Erschiitte-
rung. Ich wiinsche mir eine Lockerungsibung, die zu einer grundsatzlich neuen Haltung fuhrt: Im K Zweifel
fur die Ausgeschlossenen. Einer Kirche, die das »Ja« der Maria feiert, stiinde diese Offenheit gut zu Gesicht.

Stattdessen zelebriert ein Kreis von Entscheidern das Nein zur Frauenordination wie einen postmodernen
Antimodenisteneid, als sei die Abwehr der Weiber das zentrale katholische Unterscheidungsmerkmal zur
verkommenen Welt. Drau3en angeblich alles gleich gultig; drinnen, in der katholischen Kirche, wird das

Page 2



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche Christiane Florin: Wo ein Wille ist, ist auch eine Weihe 20.02.2026

»Gleich« fein differenziert: »gleichwertig, aber nicht gleichartig« mdge die weibliche Halite der
Weltbevolkerung sein. Franziskus, ganz Jesuit, preist stdndig den Geist der Unterscheidung. Was ihm in der
F-Frage fehlt, ist der Geist der Entscheidung: Schlégt sich die Kirche auf die Seite derer, denen Frauenrechte
nichts oder wenig wert sind, oder auf die Seite der anderen? Will der Vatikan in einem Atemzug mit Saudi-
Arabien genannt werden?

Die fein ziselierte Formulierung mit »wertig« und »artig« relativiert, wo es nichts zu relativieren gibt.
Chauvinisten dieser Welt héren diese Signale: Wer ein Interesse daran hat, dass Frauen nicht alles dirfen
sollen, was Manner durfen, kann sich auf die weltumspannende Grof3-Institution mit Zentrale in Rom berufen.
Die Zentrale wiederum beruft sich auf die Weltkirche, was nichts anderes bedeutet als Ricksicht auf die
Patriarchen dieses Planeten. Priesterinnen werden auf diesem Umweg Uber Rom und den Erdkreis nicht nur
fur unzulassig erklart, sie werden unzumutbar. In diesem Zirkelschluss halt sich die Kirche selbst gefangen.

Freiheit wirkt anders - und Wahrhaftigkeit auch. Wenn Frauen wirklich gleichwertig sind, warum sind sie dann
so vieler Extra-Worte wert, so viel Extra- Lobes und Extra-Mahnung? Die Formulierungskunst kann nicht
dariiber hinwegtauschen, dass sich am Ende alle Gewalten im Geweihten vereinen, in der Gemeinde im
Pfarrer, in der Di6zese im Bischof, in der Weltkirche im Papst. Leitung ist klerikal und ménnlich. Entscheidung
ist klerikal und mannlich. Klerikal kann niemals weiblich sein. Wollen Frauen einen Zugang zu dieser Extra-
Klasse, missen sie sich, unter anderem von Franziskus, den Vorwurf anhoren, sie redeten der
Klerikalisierung der Kirche das Wort ab. Das nachste Zirkelschlussgefangnis.

Der Lobgesang auf Marias Geschlechtsgenossinnen Ubertont den Cantus firmus, der seit Jahrhunderten
unverandert geblieben ist: Der Mann ist das Normalmal3, die Frau die Abweichung. Er sagt, wie sie zu sein
hat. Das Weib wird ab- oder aufgewertet. Es zieht nie gleich, es zieht nicht in Entscheidungszirkel ein. Frauen
durfen beraten, prufen, ihre weibliche Perspektive einbringen. Der heimliche Einfluss von Muttern,
Schwestern oder Referentinnen auf Kleriker wird lobend erwéhnt, vom institutionalisierten Einfluss werden sie
ferngehalten. Auch liturgisch setzen Manner die Benchmark. Die Eucharistie mag angesichts der
Besucherzahlen ein Ladenhiiter sein, ekklesiologisch, sakramental- und amtertheologisch ist sie das
Premiumprodukt, der Unique Selling Point der katholischen Kirche. Keine andere Feier reicht an die Messe
heran; jede Laienliturgie kann im Vergleich dazu nur von minderer Qualitéat sein. Mag das Lehramt Frauen in
der Herzmitte der Kirche ansiedeln, oben am Altar waltet der Mann, der Zelebrant. Wie Papste, Prafekten und
Theologen angesichts dieser eindeutigen Normierung »gleichwertig« schreiben kénnen, ohne utber der
weilden Spitze rot zu werden, bleibt ihr Geheimnis des Glaubens.

Weiberaufstand heif3t, sich nicht von solchen Floskeln sedieren zu lassen. Weiberaufstand heifl3t, nicht nur zu
bitten, sondern zu fordern. Weiberaufstand heif3t, iber Macht zu streiten. Frauen schweigen dazu gern.
Méanner auch. Kleriker erinnern an Jesus, den Ohnméchtigen. In dessen Person verbinden sich die drei
Gewalten, die man zum hierarchischen Aufbau der Kirche braucht: heiligen, lehren und leiten. Im institutionel-
len Alltag schrumpft die Gewalten-Dreifaltigkeit oft genug auf die Kategorien Sein und Haben. Kleriker haben
nicht unbedingt Macht, aber sie haben etwas zu verlieren. Zur wahrheitsgemafen Antwort auf die Warum-
Frage gehort das Eingestandnis: Wir beflrchten, dass Klerikerinnen das Amt veréandern, dass sie die Kirche
verandern, dass wir die Kontrolle verlieren. Die Worte »Macht« und »Kontrolle« stehen in keinem lehramtli-
chen Schreiben zum Thema; gerade deshalb stehen sie im Raum, sobald Uber Amt, Sakrament und
Institution diskutiert wird.

Ich habe herauszufinden versucht, warum Amtstrager diese Lehrmeinung fir wahr halten. Spuren eines
ernsthaften Ringens liel3en sich in ihren Reaktionen kaum erkennen. Sie antworteten machttaktisch: weil es
entschieden ist, weil der Kirche eine Spaltung droht, weil das Thema nervt, weil es Wichtigeres gibt, well
Frauen genug bekommen haben. Was Priesterinnen, Bischofinnen, Kardinalinnen Furchterliches anrichten
konnten, wenn die Weihe-Wahrheit eine andere als die offizielle ware, habe ich nicht erfahren. Auf Fragen

Page 3



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche Christiane Florin: Wo ein Wille ist, ist auch eine Weihe 20.02.2026

nach der Zukunft kommt die Antwort aus der Vergangenheit.

Wahrend ich diese Zeile schreibe, betritt meine Tochter das Arbeitszimmer. Sie probt den Aufstand mit
Ignoranz. »Das Buch werde ich bestimmt nicht lesen«, sagt sie. »Kirche ist so was von old school und du bist
so was von old school.« Sie verlasst noch schneller den Raum als vor einem Jahr, beim TV-Pontifikalamt von
Mainz. Aus dem Treppenhaus ruft sie mir zu: »Und was wird dein letzter Satz?«

Wo ein Wille ist, ist auch eine Weihe.
Zuletzt gedndert am 20.05.2017

Page 4



