KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche »Fratelli tutti* — ein prophetischer Mahn- und Aufruf 05.02.2026

Norbert Mette zur Enzyklika ,Fratelli tutti vom 3. Oktober 2020

.Fratelli tutti“ — ein prophetischer Mahn- und Aufruf

Eine harsche Kritik aus Wirtschaftskreisen

Im Interview mit der Katholischen Nachrichtenagentur (KNA) am 5. Oktober &uf3erte Prof. Clemens Fuest,
Prasident des Munchner Ifo-Instituts fur Wirtschaftsforschung, seine Einschéatzung der neuen Enzyklika von
Papst Franziskus wie folgt: ,Insgesamt bin ich enttauscht. Es ist richtig, dass der Papst mehr Solidaritat mit
den Schwachen in der Welt einfordert. Es fehlen aber wegweisende Ideen dazu, wie das zu erreichen ist.
Gleichzeitig strotzt der Text vor anti-marktwirtschaftlichen Ideologie und Fehleinschatzungen tber
Globalisierung und die Rolle von Privateigentum.” Im weiteren Verlauf des Interviews bemerkt er, dass eine
allein auf Nachstenliebe beruhende Gesellschaft nicht funktioniere, dass es keine Gesellschaft gebe, in der
Marktkréafte sich ungehemmt ausbreiten wiirden, dass der Papst sich irre, wenn er meine, die marktliberale
Vorstellung, die Summe der Verwirklichung der Einzelinteressen bringe fir alle das beste Ergebnis, sei
widerlegt und dass die Behauptung, die Globalisierung héatte den Schwachen nicht genitzt und sie nur in
Abhangigkeiten gefuhrt, eine ,schlichte Unwahrheit sei. Mit dieser harschen Kritik wird Prasident Fuest
sicherlich nicht allein dastehen. Sie macht es erforderlich, genauer in die Enzyklika hineinzuschauen und zu
prifen, ob an der Kritik etwas Wahres dran ist.

Anliegen der neuen Enzyklika

Zu Problemen und Herausforderungen, mit denen derzeit die Menschheit konfrontiert ist, hat sich der Papst
wahrend seines bisherigen Pontifikats immer wieder geduf3ert — in Botschaften, Ansprachen, Gru3schreiben
an Konferenzen etc. Besonders ist seine vorausgegangene Enzyklika ,Laudato si’* zu nennen. Wie die
Anmerkungen zu der jetzigen Enzyklika belegen, hat er wiederholt auf von ihm vorliegende Stellungnahmen
zu verschiedenen Fragen zurlickgegriffen. Mit der neuen Enzyklika verfolgt er die Absicht, diese seine Texte
zu bundeln und die darin angesprochenen Einzelthemen in einen groReren Reflexionsrahmen
hineinzustellen. Programmatisch steht dafiir der Untertitel: Geschwisterlichkeit und soziale Freundschaft
bzw., wie es in Abschnitt 1 heif3t: ,Liebe, die alle politischen und raumlichen Grenzen lbersteigt‘. Von der
(Ruck-)Besinnung auf diese Tugenden erhofft sich der Papst die Uberwindung des derzeit desolaten
Zustands der Welt, also die Schaffung einer neuen und besseren Weltgesellschaft auf der Grundlage der
Anerkennung der Wirde und der Rechte jedes einzelnen Menschen, unabhangig von Herkunft und Status.

Der Papst weil3, dass er und seine Kirche keine probaten Lésungen fiir alle Weltprobleme an der Hand
haben. Er verzichtet in seinem Schreiben — wie auch in seinen sonstigen Texten — auf einen belehrenden
Ton, appelliert aber eindringlich an das Verstehen und die Einsicht seiner Adressat*innen (Seine Enzyklika
richtet sich an alle Menschen, nicht nur an die Angehdérigen der katholischen Kirche). Wo es flir ihn angezeigt
ist, scheut er vor klaren Verurteilungen nicht zuriick. Alles in allem méchte er zum Nachdenken anregen.

Um mdglichst viele Menschen zu erreichen, ist der Text in einfacher Sprache gehalten. Der Papst entwirft
kein umfassendes Theoriegebaude. Sondern seine Ausfiihrungen basieren auf personlichen Erfahrungen und
Reflexionen sowie vertiefenden Lektiiren. Er mdchte Giberzeugen, ladt die Leser*innen ein, sich seine
Sichtweise zu eigen zu machen (oder auch nicht). Wahrend friihere Texte der kirchlichen Soziallehre es
weitgehend bei allgemeinen Prinzipien fur die gesellschaftliche Ordnung beliel3en, scheut sich Papst
Franziskus nicht, zu einzelnen von ihm behandelten Punkten auch konkrete MafRnahmen zu deren
Uberwindung vorzuschlagen.

Schwerpunkte der Enzyklika

In dem ersten Kapitel fuhrt die Enzyklika eine ganze Reihe von ,Schatten der abgeschotteten Welt“ an. Diese
Uberschrift deutet bereits an, dass die Zeitdiagnose eher diister ausfallt. In der Tat lassen sich nach Meinung
des Papstes bei allen positiven Errungenschaften viele Indizien daftir anfihren, dass wir es im Vergleich zu

Page 1



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche »Fratelli tutti* — ein prophetischer Mahn- und Aufruf 05.02.2026

dem friiheren Bestreben von Volkern und Nationen, aus der Erfahrung von Kriegen und Konflikten belehrt
Vereinbarungen zur Kooperation und Integration miteinander als Voraussetzungen fiir ein gedeihliches
Zusammenleben zu treffen, mit erheblichen Rickschritten zu tun haben. Dafur fihrt er u.a. an: das Erwachen
von Nationalismen; das Erstarken von Popularismen; die Verbreitung von konsumbesessenem
Individualismus und kultureller Kolonisation; Siegeszug einer nicht am Allgemeinwohl, sondern nur am
eigenen Profit interessierten und global agierenden Wirtschaft; Relativierung der Menschenrechte; die
Spaltung des Globus in arme und reiche Menschen; damit verbunden ein Sozialdarwinismus
(,Selbstherrlichkeit der Starksten“) sowie eine Homogenisierung der Welt auf Kosten iberkommener
Kulturen; Zunahme von Gewalt in Form von Kriegen, Attentaten und Verfolgungen; eine fremdenfeindliche
Mentalitat bis hin zum Rassismus; Schwachung der gemeinsamen Werte und des
Verantwortungsbewusstseins; historische und kulturelle Entwurzelung vieler Menschen; Zerstérung der
Kommunikation durch Hass und Aggressivitat in den digitalen Medien und insgesamt ein vorherrschend
gewordenes Gefuhl von Frustration, Einsamkeit und Verzweiflung. Die Covid-19-Pandemie habe fir eine
gewisse Zeit das Bewusstsein fir die Zusammengehdrigkeit aller Menschen Uber die Grenzen hinweg
geweckt, drohe aber in neue Formen der egoistischen Selbsterhaltung zu verfallen und so zu einem weiteren
Element des Ruckschritts zu werden.

Der Papst konstatiert zusammenfassend: ,Die weltweite Gemeinschaft weist schwerwiegende strukturelle
Méangel auf, die nicht durch Zusammenflicken oder blo3e schnelle Gelegenheitsldsungen behoben werden.
Es gibt Dinge, die durch neue Grundausrichtungen und bedeutende Verwandlungen verandert werden
mussen.” (FT 179) Er geht somit davon aus, dass den Missstédnden wirksam nur zu begegnen ist und sie zu
Uberwinden sind, wenn man sie radikal angeht, also bis zu ihren Wurzeln vorsto3t. Und die bestehen fiir ihn
»iN verkurzten anthropologischen Sichtweisen sowie einem Wirtschaftsmodell, das auf dem Profit griindet und
nicht davor zurtickschreckt, den Menschen auszubeuten, wegzuwerfen und sogar zu téten”. (FT 22)

Wie Grundlagen fir eine humanere und nachhaltigere Welt aussehen und gestaltet werden kénnten, damit
beschaftigen sich die weiteren sieben Kapitel der Enzyklika. Mit ihnen mdchte der Papst zugleich Hoffnung
und Mut machen, solche MalRnahmen auch in Angriff zu nehmen. Als Ausgangspunkt hat Papst Franziskus
das Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lk 10, 25-37) gewahlt. An ihm lassen sich, wenn man es sozial
liest, sowohl Symptome einer kranken Gesellschaft ausmachen, die darin bestehen, dass den Néten und
Leiden der Schwachen und Gebrechlichen, der unter die Rader Gekommenen keine Beachtung geschenkt
wird. Demgegenuber fuhrt der zuféllig vorbeikommende Samariter mit seiner spontanen Hilfeleistung fir den
unter die Rauber Gefallenen eindrtcklich vor Augen, dass es zutiefst human ist, sich vom Leid des Anderen
anriihren zu lassen. Johann Baptist Metz hat dafir den Begriff ,Compassion” (Mit-leid-en-schaft) benutzt. Das
Gleichnis fordert dazu auf, und das wird durch das Gleichnis vom Weltgericht (Mt 25, 31-46) bekraftigt, zum
N&chsten derer zu werden, die unserer bedurfen, und zwar unterschiedslos tber bestehende Grenzen
hinweg.

Das in diesen biblischen Texten grundgelegte Thema der Nachstenliebe und Geschwisterlichkeit wird in den
weiteren Kapiteln entfaltet. Diese Liebe, so fuhrt der Papst aus, beschrankt sich nicht nur auf den Nahbereich,
sondern ihr wohnt eine universale Weite inne. Er bezeichnet sie als ,,das Herzstlick jedes gesunden und nicht
ausgrenzenden Gesellschaftslebens® (FT 184). Gerade das Hinausgehen Uber sich selbst auf den und die
anderen hin wird zu einer Bereicherung fir einen selbst, eroffnet die Chance, etwas Neues zu lernen. Das gilt
auch fur Politik und Wirtschaft, woflr entsprechende Strukturen geschaffen werden mussen. Wo gegen die
Wiirde und die Rechte der Menschen, vor allem der Schwachen und Benachteiligten, verstoR3en wird, bleibt
die Liebe aul3en vor. Sie findet ihren Niederschlag in dem Willen zum Niederreil3en von Mauern,
Uberspringen von Grenzen, Eingehen von Beziehungen, zum echten Dialog untereinander und zur
Freundschaft miteinander. Aus ihr erwachsen die Moglichkeit und Fahigkeit zum Frieden, zur Verséhnung
und Vergebung sowie zum kreativen Umgang mit Konflikten. Fur die internationale Zusammenarbeit halt der
Papst die Institution einer wie auch immer ausgestalteten Weltregierung fur unerlasslich. Bei all dem gilt es
nach ihm, nicht die Unterschiede aufzuheben, etwa mit Blick auf die Kulturen, die Beheimatung vermitteln;

Page 2



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche »Fratelli tutti* — ein prophetischer Mahn- und Aufruf 05.02.2026

nur muss verhindert werden, dass die Unterschiede zum Anlass genommen werden, sich gegenseitig
abzuschotten. Alles dieses wird von Papst Franziskus nicht nur fir das individuelle Verhalten, sondern auch
fur den sozialen bis hin zum globalen Umgang miteinander durchbuchstabiert (universale Geschwisterlichkeit
und Solidaritat). AbschlieRend weist Papst Franziskus auf den transzendenten absoluten Ursprung der Liebe
hin, aus dem sich fur die Glaubigen die Berufung ergibt, sich gemeinsam fir die Schaffung einer besseren
Welt einzusetzen. Mit der in ihnen aufbewahrten und tradierten Weisheit sind sie pradestiniert, einen
entscheidenden Beitrag zu einer Kultur der Begegnung und Geschwisterlichkeit einzubringen. Mit Blick auf
das Christentum bedauert er, ,dass dem Globalisierungsprozess noch immer der prophetische und spirituelle
Beitrag der Einheit der Christen fehlt* (FT 280). Gegen eine falsche und nicht selten tberhebliche
Selbsteinschatzung gibt der Papst zu bedenken, ,dass die Tatsache, an Gott zu glauben und ihn anzubeten,
keine Garantie daflr ist, dass man auch lebt, wie Gott es gefallt [...] Paradoxerweise kénnen diejenigen, die
sich fur unglaubig halten, den Willen Gottes manchmal besser erfilllen als die Glaubigen“ (FT 74).

Ein Katalog von grundlegenden Rechten und Verboten

Mit Nachdruck werden in der Enzyklika Rechte geltend gemacht, ohne die ein individuelles und kollektives
Wohl (Gemeinwohl) nicht erreicht werden kann:

- Jeder Mensch hat eine unverauf3erliche Wirde und damit das Recht, sich voll zu entwickeln (FT 107, 213).

- Niemand darf aufgrund seiner Herkunft ausgeschlossen werden und schon gar nicht aufgrund der
Privilegien anderer, die unter giinstigeren Umstanden aufgewachsen sind (FT 121).

- Die Frauen haben die gleiche Wirde und die gleichen Rechte wie die Manner (FT 23).

- Die Gerechtigkeit verlangt die Anerkennung und Achtung nicht nur der individuellen Rechte, sondern auch
der sozialen Rechte und der Rechte der Voélker (T 129).

-Wir brauchen eine rechtliche, politische und wirtschaftliche Weltordnung, die die internationale
Zusammenarbeit auf die solidarische Entwicklung aller Volker hin ausrichtet und fordert (FT 138).

- Es bedarf der Globalisierung der grundlegenden Menschenrechte. Dazu gehéren als
Minimalvoraussetzungen: das Zur-Verfligung-Stehen ausreichender Nahrungsmittel fiir alle Menschen, das
Recht auf eine eigene Wohnung, das Recht auf Arbeit, der Zugang zur Gesundheitsversorgung, die
Bestrafung des Menschenhandels u.a.m.

- Jeder Mensch hat das Recht, nicht auszuwandern, wofur politisch die entsprechenden Bedingungen
geschaffen werden missen (FT 38).

- Jeder Mensch hat das Recht, einen Ort zu finden, an dem er nicht nur seinen Grundbedirfnissen und
denen seiner Familie nachkommen, sondern sich auch als Person voll verwirklichen kann (FT 129).

- Dem Recht auf Privateigentum geht das Prinzip der universalen Bestimmung des geschaffenen Gutes
voraus (FT 120).

- Die Lehre vom gerechten Krieg ist aufgrund der neu entwickelten Waffentechnologien nicht mehr vertretbar.
Der Krieg ist total zu achten (FT 258).

- Die vollkommene Abschaffung der Atomwaffen ist eine moralische und humanitare Pflicht (FT 262).
- Die Todesstrafe ist unzulassig (FT 267).
- Die lebenslange Freiheitsstrafe ist eine verdeckte Todesstrafe (FT 268).

- Die Religionsfreiheit gilt nicht nur in privater Hinsicht, sondern auch fir den offentlichen Raum (FT 274,
276).

Page 3



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche »Fratelli tutti* — ein prophetischer Mahn- und Aufruf 05.02.2026

Kommt es neben Liebe nicht auch auf Gerechtigkeit an?

In Anbetracht dieses Rechtskatalogs drangt sich die Frage auf, ob nicht neben dem Prinzip der Liebe auch
das Prinzip der Gerechtigkeit zur Sprache kommen musste. Dies legt sich nicht nur mit Blick darauf nahe, wie
denn sonst die Einhaltung der Rechte gewéahrleistet werden kann und gegebenenfalls Sanktionsmal3nahmen
ergriffen werden kénnen, sondern es lassen sich dafiir auch theologische Grinde angeben. So hat
beispielsweise Johann Baptist Metz nach Erscheinen der Enzyklika ,Deus caritas est* (Gott ist Liebe) geltend
gemacht, dass er einen zweiten biblischen Gottesnamen gebe: Gott ist Gerechtigkeit. Daraus ergebe sich fur
den christlichen Glauben, dass Gerechtigkeit nicht nur ein politisches oder ein sozialethisches Thema sei,
sondern ein strikt theologisches, eine Glaubensauskunft Giber Gott und seinen Christus. Der christliche
Glaube sei von seiner Wurzel her ein gerechtigkeitssuchender Glaube.[1] Auch in der Okumene wird der
Gerechtigkeit ein hoher theologischer Stellenwert beigemessen. Im Konziliaren Prozess beispielsweise ist der
Einsatz fur Gerechtigkeit dem fur Frieden und Bewahrung der Schopfung vorgeordnet.

Der Papst — ein Phantast?

Doch, so drangt sich als weitere Frage auf, wie realitatsnah sind die Vorstellungen des Papstes? Lassen sie
sich Uberhaupt umsetzen? Handelt es sich nicht um zwar hehre, aber wirklichkeitsfremde lllusionen, denen
der Papst nachgeht? Der Papst hat mit solchen Reaktionen auf sein Schreiben gerechnet und bereits darin
dazu Stellung genommen. Er gibt zu, dass ein Vorschlag mit gro3en Zielen fir die Menschheit heute wie eine
Verricktheit klinge (FT 16), der Traum, gemeinsam Gerechtigkeit und Frieden aufzubauen, wie eine Utopie
aus anderer Zeit erscheine (FT 30). Aber, so rechtfertigt er sein Unternehmen, es gehe dabei um eine andere
Logik als die derzeit vorherrschende. Sie ergebe sich aus der Anerkennung der unverauf3erlichen Wirde
jedes Menschen, die zu einer globalen Ethik der Solidaritat und Zusammenarbeit im Dienst an einer Zukunft
anhalte, an deren Gestaltung die ganze Menschheitsfamilie mitwirke (FT 127). ,Es ist keine pure Utopie“, so
hei3t es in FT 180, ,jeden Menschen als Bruder oder Schwester anerkennen zu wollen und eine soziale
Freundschaft zu suchen, die alle integriert. Dazu braucht es Entschiedenheit und die Fahigkeit, wirksame
Wege zu finden, die sie real moglich machen.” Unabdingbar dafur sei ein Wandel im Herzen der Menschen
(FT 166), eine spirituelle Tiefe, ,um den menschlichen Beziehungen Qualitat zu verleihen, damit die
Gesellschatft selbst auf ihre Ungerechtigkeiten, Verirrungen sowie Machtmissbrauche in wirtschaftlichen,
technologischen, politischen und medialen Bereichen reagieren kann“ (FT 167). Hier stimmt Papst Franziskus
mit der alten Devise der katholischen Sozialbewegung Uberein, dass es um beides zu tun ist, die Bekehrung
der Herzen und die Veranderung der Strukturen.

Kein Sachverstand in Wirtschaftsfragen?

Um auf die Kritik von Prasident Fuest zuriickzukommen: Sicher hat er recht, wenn er jeden Einzelnen
auffordert, etwas fiir schwachere Menschen und Menschen in Schwierigkeiten zu tun. Aber selbst wenn das
von allen beherzigt wirde, reicht das fiir die Schaffung einer gerechten Weltordnung nicht aus. Denn die
besten Bemiihungen — so zeigt es sich — werden unterlaufen, solange ungerechte Strukturen fortdauern.

Was er dazu in seinem Scheiben ,Evagelii gaudium* dazu breiter ausgefuhrt hat, bringt er in der neuen
Enzyklika pragnant auf den Punkt:

.Der Markt allein 6st nicht alle Probleme, auch wenn man uns zuweilen dieses Dogma des neoliberalen
Credos glaubhaft machen will. Es handelt sich um eine schlichte, gebetsmuihlenartig wiederholte Idee, die vor
jeder aufkeimenden Herausforderung immer die gleichen Rezepte herauszieht. Der Neoliberalismus
regeneriert sich immer wieder neu auf identische Weise, indem er — ohne sie beim Namen zu nennen — auf
die magische Vorstellung des Spillover oder die Trickle-down-Theorie als einzige Wege zur Lésung der
gesellschaftlichen Probleme zurtickgreift. Man sieht nicht, dass die vorgebliche Neuverteilung nicht die
soziale Ungerechtigkeit aufhebt, die ihrerseits Quelle neuer Formen von Gewalt ist, die das gesellschaftliche
Geflige bedrohen. Einerseits ist eine aktive Wirtschaftspolitik unverzichtbar, die darauf ausgerichtet ist, “eine
Wirtschaft zu fordern, welche die Produktionsvielfalt und die Unternehmerkreativitat beglnstigt”, damit es

Page 4



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche »Fratelli tutti* — ein prophetischer Mahn- und Aufruf 05.02.2026

maglich ist, die Anzahl von Arbeitsplatzen zu erhéhen, anstatt sie zu senken. Eine Finanzspekulation mit
billigem Gewinn als grundlegendem Ziel richtet weiter Unheil an. Andererseits kann der Markt “ohne
solidarische und von gegenseitigem Vertrauen gepragte Handlungsweisen in seinem Inneren die ihm eigene
wirtschaftliche Funktion nicht vollkommen erfiillen. Heute ist dieses Vertrauen verlorengegangen’. Damit hat
die Geschichte nicht aufgehort, und die dogmatischen Rezepte der herrschenden Wirtschaftstheorie haben
sich als fehlbar erwiesen. Die Zerbrechlichkeit der weltweiten Systeme angesichts der Pandemie hat gezeigt,
dass nicht alles durch den freien Markt gelost werden kann und dass — tiber die Rehabilitierung einer
gesunden Politik hinaus, die nicht dem Diktat der Finanzwelt unterworfen ist — wir “die Menschenwiirde
wieder in den Mittelpunkt stellen missen. Auf diesem Grundpfeiler missen die sozialen Alternativen erbaut
sein, die wir brauchen”.“(FT 168)

Ohne damit Verantwortliche in Politik und Wirtschaft von ihrer Verantwortung entlasten zu wollen, sieht Papst
Franziskus ein wirksames Potential zur sozialen Transformation ,von unten her* in den sozialen
Bewegungen, mit denen er in einem engen Kontakt steht. Auch in der neuen Enzyklika wirdigt er sie als
»S0ziale Poeten*, die kreativ eine ganzheitliche menschliche Entwicklung vorantreiben wirden. Er fordert
dazu auf, dass auch seitens der Wirtschaftstheorien deren Beitrag zur Volkswirtschaft und
gemeinschaftlichen Produktion die ihnen gebihrende Beachtung geschenkt wird. Es macht einen
gravierenden Unterschied mit weitreichenden Konsequenzen, von welchem Standpunkt aus auf den Zustand
der Welt geschaut wird, von dem der Mé&chtigen und Privilegierten oder von dem der arm gemachten und an
den Rand gedrangten bzw. ausgeschlossenen Menschen.

Kirche und Kirchenreform kein Thema?

In Stellungnahmen zur Enzyklika aus kirchenreformerischen Kreisen wird vermisst, dass sich der Papst auch
ausdricklich mit der Kirche befasst. Dazu lasst sich bemerken, dass das in Sozialenzykliken kein Thema ist.
Der Papst greift es kurz auf, wenn er Gott um die Starkung der Einheit innerhalb der Kirche bittet (FT 280).
Aber insgesamt kann man die Enzyklika auch so lesen, dass sie nicht zuletzt der Kirche einen Spiegel
vorhalt: Wie halt sie es mit der Gleichberechtigung der Frauen in ihren eigenen Reihen? Wie ist es um die
Geschwisterlichkeit und Dialogkultur in der Kirche bestellt? Wie entschieden wird seitens der offiziellen
Vertreter der Kirche und der Christ*innen fiir die Schaffung einer gerechten und nachhaltigen Weltordnung
eingetreten und gegen die Widerstande dagegen angegangen? Wie sehr ist die Kirche um ihrer
vermeintlichen Systemrelevanz willen bereit, ihr prophetisches Amt hintanzustellen und méglichst
ausgewogen allen gerecht zu werden? Leicht lasst sich dieser Fragenkatalog erganzen.

Nun wird gern der Standpunkt vertreten, es komme darauf an, dass allererst in der Kirche die falligen
Reformen durchgefuhrt werden missten, damit sie dann sich glaubwurdig fiir notwendige Veranderungen in
der Gesellschaft einsetzen kdonne. Die Gefahr ist jedoch, dass es aufgrund von unvereinbaren Positionen und
Blockaden bei einem standigen innerkirchlichen Ringen bleibt. Nach Papst Franziskus steht angesichts des
ungerechten Zustands der Welt und besonders der Opfer, die er nach sich zieht, sprichwoértlich zu viel auf
dem Spiel, als dass abgewartet werden kénnte, dass die Kirche mit sich einigermaf3en ins Reine gekommen
ist. ,,Kirche im Aufbruch® bedeutet fir ihn, dass ihr vorrangiger Ort dort ist, wo Menschen ihrer Wirde und
Rechte beraubt werden, um solidarisch mit ihnen fir ihre (Wieder-)Erlangung zu kédmpfen. Wo sie diese
,Option fur die Armen* lebt, erscheinen die innerkirchlichen Probleme als in heilsamer Weise relativiert. Das
heil3t nicht, dass sie fiir das kirchliche Wirken belanglos sind; die falligen Hausaufgaben miissen gemacht
werden. Aber die Blockaden, die dem in den Weg gestellt wurden und werden, erscheinen dann als das, was
sie sind: kleinglaubig.

Prof. Dr. Norbert Mette, Miinster
norbert.mette@freenet.de
7. Oktober 2020

Page 5


https://wir-sind-kirche.de/javascript:mt('norbert.mette','freenet.de','','')

KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche »Fratelli tutti* — ein prophetischer Mahn- und Aufruf 05.02.2026

[1] Vgl. Johann Baptist Metz, Christliche Spiritualitat in dieser Zeit, in: zur debatte 4/2013, 17-20.

Zuletzt gedndert am 07.10.2020

Page 6



